



第144期 · 2023年9月

非曹品

# 妙法寺的觀音殿

妙法寺是一座「殿群」,五十 年前落成的萬佛殿固然教信眾流連 忘返,特別是結合門前那假山魚池園 林,真可以作愉快半日遊。

十多年前建立「蓮花大殿」,外 型獨特更被視為「藍地地標」。而這 座嶄新獨特、樓面高聳的大殿,由於 它採用自然光照射,十分環保,且 玻璃外牆遠看更像一枚銀光燦爛的大 鑽,所以有不少善信譽之為「藍地鑽 石」。

我說妙法寺是一座「殿群」,就 因為還有其他同樣吸引信眾的大殿 一一三樓,是「觀音殿」。

這座觀音殿規模不小,可容納幾

百人一起做法事。此殿在平日是不開 放的,純為舉行法事而設,譬如最近 一次盂蘭法會便在這裡舉行。

——整潔、清靜、明亮,這是妙 法寺殿群的一個大特色。

在觀音殿的舞台上,簡潔的布 置,讓筆者禁不住駐足而觀,那座千 手觀音,不太大,祂安祥地座落「舞 台的正後方,就像一位慈祥長者坐在 那裡與信眾「喁喁細語」,並沒有一 副「高高在上」的感覺。很好,很親 切!

觀音殿的入口處,有石雕的四大 天王——風、調、雨、順,這形象與 萬佛寶殿地下入門處那四大天王造型



地址:香港新界屯門藍地青山公路18號 妙法寺 電話: 24618567 網址: www.mfbm.hk



是一致的,不同的是一個木質,且色 彩燦爛;一個則是純石雕,給你簡潔 清純的感覺。這兩組「四大天王」, 在我的感受裡倒是有一種說不出的喜 悅——一組是「入世」的,另一組的 清純有「出世」之感。

進入觀音殿大門之後,有一組文字屏風也很值得大家留意,中間那一組文字,是「觀世音菩薩普門品」,這是觀音菩薩的重要偈頌。大家都曉得了,也不必我在這裡專文推介,倒是希望大家多留心一下看看兩旁這副對聯的字,上聯是「觀音應化神通

力」,下聯是「普門示意大悲心」, 這對聯把普門品的要旨都說了,這 十四個大字,是我們邀請香港女書法 家劉修婉書寫的。這位慈心女書家, 為人低調,且做善事經常的「不聲不 響」,她多次捐出善款讓我們在文教 事務上有所發揮,真是用得上那句常 用語——出錢出力!

出錢也好,出力也好;多也好, 少也好,都不是問題,用心則好了。 寫到這裡,讓我禁不住又聯想起妙法 寺的一班好義工。





#### 一物兩用?

每次坐「地鐵」,來到這月台位置總是 特別留意這組藝術品,它是以石頭形態作雕 塑,其中一座更嵌塑上一個手拉皮箱樣兒。 在交通運輸建築物內作這樣的構思,本來就 很有心思的。可惜,它放在候車月台,有些 等車客索性坐上去。

#### ——這是一物兩用嗎?

相信雕塑者在創作時,都沒有想到。他沒想到是正常的。但裝置者、擺放者却沒有想到,這可有點兒「那個」了。建議:適當地用繩索圍起來。勿讓候車者當櫈坐!

#### ——唔該,尊重下藝術!之!

這故事,其實說不定那老先生睇中王羲 之的,是他的才情 。



#### 自在本領

唐朝雪峰法師有一句話,常在我心間——

「竹影掃階塵不動,月輪穿沼水無痕。」

造句淺白,不難理解,但其意堪咀嚼。有些事情本來就像無風無浪的平靜水面,但偏 偏有些人喜歡興風作浪,弄得塵土飛揚。

「塵不動,水無痕」,顯現我們心境能與外物同樣的平靜,能有這修為已很不錯。但如果要更上一層樓又如何?又會是怎樣一個境界呢?

我們不妨更進一步看看宋代哲學家邵雍怎樣說——

「水流任急境常靜,花落雖頻意自閒!」

這是不被外物外象牽動自己的情緒。這樣的境界,我個人以為反而是佛學境界。 不為外物所動,一切從心出發,這是真正的禪意自在。



# 禪詩·禪話 (+)



### 總是春

宋代著名理學家朱熹,他的禪意詩也是寫得很好的,我們平時隨意地借用一兩句古詩,可追 查起來,原來此借用之詩句乃出自朱熹也。譬如這一句——

「萬紫千紅總是春!」

就是他的,全首詩是這樣——

勝日尋芳泗水濱, 無邊光境一時新; 等閑識得東風面, 萬紫千紅總是春。

此詩寫作方法也像不少同道中人所表現的類似,前兩句多是寫景白描,後兩句則話題一 轉,轉到心中意旨去,也就是主題所在。

所謂「東風」,是借喻,指的是「道」,如果你悟道了,即是明白了,那麼眼前之景,心 中所想,全都有所啟悟,甚至是豁然開朗的!——萬紫千紅,繁花盛放,美不勝收,總不會是 「眼前花漸落,心底愁煞人」。

#### 苦修行

宋代僧人道英,有一首詩寫出修行要經一番磨練,這是所謂「苦修」,不如此不可能得到 真正的成果——

> 南北東西任險巇, 古岩寒檜冷依依; 無人到我經行地,明月清風付與誰。

巇,音「希」,形容山險。此詩前兩句都是寫環境,也暗喻作者在修行道上的艱辛。轉下後 兩句呢?那是告訴我們:如果你不肯作走這樣艱辛之路,則肯定不能得到真正好收穫的,所以他 說:「明月清風付與誰」!前邊即使有明月清風這樣的美好,你也無法獲得。這可使我們又想起 那句好詩——

#### 「不經一番寒澈骨」那得梅花樸鼻香! 」

就是這樣,不僅是學佛,學所有的知識,要想獲得學問,都必須經過一番切實的苦苦修行 。 **道理很多人都明白的,問題是我們有沒有真正去做。** 

#### 活水來

讓我們繼續來看朱熹的禪詩。以下這一首更是經常地被引用,它實在是一首很出色卓越的禪詩,可相信不少讀禪詩者也不曉得原來這首佳作是出自朱熹的手筆——

# 半畝方塘一鑑開,天光雲影共徘徊;問渠那得清如許,為有源頭活水來。

此禪詩字面淺白,易懂,又不會像某些詩人常以「典」作賣弄。

此詩表面上是「白描」,實際上是有所借喻的,它是以此寫出我們對閱讀書本的看法。第一句的譬喻是指打開書本(一鑑開,鑑者·即是鏡。為何要以鏡來作譬喻呢?我們平時不是常用一句「明鏡」嗎?這就暗喻那書中有明心見性的道理。)

第三、四句便是說明問題了,因為能看到好道理(源頭活水來),我們便得<mark>到賞心好收穫</mark> ——水清澈也!

#### 落葉聲

修行是「苦」,不經過這一番的「苦」,你如何在最後得到「清涼」。所以,我們一開始便得有所堅持,不可半途而廢!——其實做任何事情都應該是這樣。所以我的「座右銘」是——

#### 「三思方舉步, 百折不回頭!」

想清想楚你才去做,不要妄下決定。但決定之後,你要做了,你便得一往無前。所謂「不到 長城非好漢也!」

好,讓我們繼續看禪詩。以下介紹宋代郭印的作品。(他不是詩僧,他是一位縣令。)

## 一片澄心似太清, 浮雲了不礙虚明; 夜深人寂渾無寐, 時聽空庭落葉聲。

這首詩完全是寫經已得道,心中已獲得清靜。

靜寂的夜,連落葉的聲音也聽到,是多麼的清靜呀!這可使筆者想到王維那著名詩句——

#### 人閒桂花落!

連輕輕的桂花落下來也曉得,有多靜呀!

# 所 明 生 輝

# 華嚴宗的哲學思想

#### · 蔡惠明 ·

(原刊於一九八八年四月《內明》第一九三期)

— ,

華嚴宗是中國佛教的一個重要宗派,依「華 嚴經」立宗。「華嚴經」首譯於東晉義熙年間, 由佛陀跋羅譯出六十卷本。但在這以前,東漢末 年到三國期間已先後譯出「華嚴經」的有關部份 的經典,如後漢支婁迦讖譯「兜沙經」一卷,即 後來「華嚴經」的「如來名號品」;三國時支謙 譯的「菩薩本業品」一卷,即「華嚴經」的「淨 行品」;西晉聶道眞譯的「菩薩本願行品經」一 卷,也即「淨行品」。東晉只多密譯的「菩薩十 住經」一卷,即「華嚴經」的「十住品」;後秦 竺佛念譯的「十地斷經」一卷,即「華嚴經」的 「十地品」等。六十卷本「華嚴經」譯出後,當 時僧人講述傳佈「華嚴經」的也不少,但沒有華 嚴宗。華嚴宗的實際創始人是唐法藏大師,他的 地位相當於中國禪宗真正創始人慧能,因他參加 新經八十卷「華嚴經」的翻譯工作,武則天曾賜 號「賢首」國師,所以華嚴宗又稱「賢首宗」。

「華嚴經」全稱「大方廣佛華嚴經」,又稱「雜華經」,是印度佛教大乘「有宗」的重要與典之一。晉譯六十卷本為三十四品,七處八會。而唐譯八十卷本(實义難陀譯)則為三十九品,基處九會。一般大乘佛經(密乘經典除外),基本上都是在人間說的,而「華嚴經」中的七處,却有四個地方是在「天上」說法。佛教各種大部經典都是先有短篇的故事和偈頌(長詩),經過多年的講授和補充最後編成為大經的。「華嚴經」就是一部總集名稱,因為在晉譯「華嚴經」譯出之

前,已有很多零星翻譯、卷幅不長的「華嚴經」 異譯本,可見大本「華嚴經」,並非一次完成的。

#### 華嚴宗的傳法世系是:

法順(五五七一六四〇)——智儼(六〇二一六六八)——法藏(六四三一七一二) ——澄觀(七三八一八三九)——宗密(七八〇一八四一),先後五代。法順又稱杜順,偏重禪法。他的「華嚴五教止觀」首先把「華嚴」放在最高的「一乘圓教」的地位,因此被上溯為華嚴宗初祖。智儼俗姓趙,十二歲從法順出家,曾於至相寺從地論南派慧光系僧人智正學「華嚴」,但受法順影響較大,仍列法順門第,著有「華嚴担玄記」十卷、「華嚴孔目章」四卷、「華嚴五十要問答」二卷、「華嚴一乘十玄門」一卷(法順口述、智儼撰寫)。智儼還曾向法藏講授過晉譯「華嚴經」,因此被尊為華嚴宗的二祖。

關於法藏的事跡,我曾寫過「法藏大師與華 嚴宗」一文,刊於一七三期本刊,介紹比較詳 細,請參閱。這裡不重復了。

澄觀俗姓夏侯,十一歲出家。初遍學三藏,後專研「華嚴」,成為華嚴宗的集大成者,被尊為華嚴宗四祖。他是個長壽的僧人,活了一百零二歲。唐德宗、憲宗曾因他長住清涼山(即五台山),賜號「清涼國師」。他的思想,可說是華嚴宗的正統思想。他在「華嚴法界玄鏡」一書中提出的「真空觀」、「理事無礙觀」、「周遍念容觀」的三觀思想,其實就是「十法界」的思想。

他說:「余覃思大經,薄修此觀。」可見他是以「華嚴」教義為他思想依歸的。其主要著作有:「華嚴經疏」六十卷、「華嚴經隨疏演義鈔」九十卷、「貞元經疏」十卷、「華嚴經畧策」一卷、「新經七處九會頌釋章」一卷、「三聖圓融觀門」一卷。

宗密俗姓何,「家本豪盛,少通儒書」。可說是世家出身,因他出家後常住陝西鄠縣圭峯山,世稱「圭峯大師」。他禪教兼通,雖被列為華嚴宗五祖,但他的思想却帶有明顯的禪宗成份。如他在「禪源諸詮集都序」一文中寫道:

「若頓悟自心本來清淨,原無煩惱,無漏性智,本是具足,此心即佛,畢竟無異。依此而修者,是最上乘禪,亦名如來清心禪。」可見他的思想與語言,禪味濃郁,是在禪宗思想基礎上接受「華嚴」教義的。其主要著作有「華嚴經行願品別行疏鈔」六卷、「注華嚴法界觀門」一卷、「圓覺經大疏鈔」十三卷、「華嚴原人論」一卷、「禪源諸詮集都序」四卷等。

宗密圓寂後四年,發生了唐武昌毀佛事件,這就是歷史上稱為「會昌法難」。雖然為時短暫,但拆廟宇、毀佛像,沒收寺院財產、强令僧尼還俗,給佛教以政治和經濟的嚴重打擊,華嚴宗也受到很大損失。不久又爆發了黃巢領導的農民起義,寺院經濟一蹶不振,當時除了禪宗尚能

維持門庭外,其他佛教各宗派都走下坡路了。

華嚴宗這個宗派不僅在當時中國北方流行, 而且在唐開元二十六年由日僧道璿傳到日本,新 羅僧義湘則傳至高麗,盛極一時。從唐中宗到唐 武宗,流行了約一百七十多年,以後逐漸衰落。 北宋初,曾有子睿、淨源等提倡,一度又趨活 躍,過後仍消沉。

近代應慈法師(一八七三一一九六五)致力弘傳華嚴,自號「華嚴座主」,興辦「華嚴學院」,造就不少佛教人才,如內地的戒塵、慈舟、持松、常惺,現在香港和美國的永惺、壽冶、敏智等法師,均曾受業於門下。應老四朝五台,每日禮誦華嚴,畢生弘傳「華嚴經」,並刊印「華嚴疏鈔」等華嚴宗著作,為振興華嚴作了可貴的貢獻。

 $\equiv \cdot$ 

華嚴宗的基本思想是「法界緣起論」。它以「一眞法界」作為世界的根源。如澄觀在「華嚴 法界玄鏡」中說:

「言法界,一經之玄宗,總以緣起法界不思 議為宗。」

「法界」是宇宙萬有的「總相」,「緣起」就是它能派出一切的「稱體大用」。依「一眞法界」而有宇宙萬有,舉宇宙萬有都是「一眞法界」。這是辯證的。因為「法界緣起」不同於一

# 「別說」

我們常說,有些「佛語」實際上是很社會很人間的,是我們日常的處世都應該顧及的思維。

事實上也確是如此,有些「佛語」可能因時間的久遠而有所謂「文字障」,但如果撇開這些,看它的內容實質,則可以說是我們平日待人接物都是同一道理的。

好,讓我們看看《薩伽格言》裡這句話,它文字淺白,毫無「文字障」——

別說誰是我的仇人,

別說誰對我不友好;

不友好也不要聲張,

一聲張就造成裂痕。

這組話是容易明白的,也在譯寫上採用簡易文字,因此我們一看便有所領悟了。 「一聲張就造成裂痕!」這是我們在平日生活裡也注意到的,很有意思。 般的緣起,所以稱為「法界大緣起門」。

華嚴宗根據「華嚴經」提出六相:總、別、同、異、成、壞等三對範疇來說明世界事物的互相依存、制約、數量、變化、消滅過程的關係。 法藏在「華嚴一乘教義分齊章」中作頌說:

> 「一即具多名總相,多即非一是別相, 多類自同成於總,各體別異現於同; 一多緣起理妙成,壞住自法常不作, 唯智境界非事識,以此方便會一乘。」

譯成現代語言意思是:一種緣起事物具有各種成份稱「總相」,各種成份有差別而不同一是「別相」;各種成份和合成一個總體是「同相」;「同相」中各種成份各不相同是「異相」;各種成份因緣和合而起形成事物謂「成相」;各種成份保持自立分離狀態不和合成事物稱「壞相」。運用一多、「六相」來觀察事物,才能認識事物的眞相,並以此歸納為佛教一乘教義。由此推論現象之間的關係,都是由總別、同異、成壞三對範疇而形成的錯綜複雜的緣起關係。

在「一」與「多」的關係上,華嚴宗提出「一中有多,多中有一」的辯證論點。「華嚴一乘教義分齊章」第四說:

「若一不即十,十即不成;由不成十故,一 又亦不成。何以故?若無十,是誰一故?今既得 一,知一即十。」這說事物量的連續性;在十進 位的計算系統中,一是十的一,十是一的十。 「華嚴宗一乘教義分齊章」卷四接着說:

「一門中既有十,然此十復相迭,相即相 入,重重無盡也。」

華嚴宗提出「十玄」的,是智儼和法藏。兩個「十玄」,除了在順序排列上有些不同外,內容是完全一樣的(一般將前者稱為「古十玄」,而將後者稱為「新十玄」)。為對照方便起見,列表於後:

#### 智儼的「十玄」

- 一、同時俱足相應門
- 二、因陀羅網境界門
- 三、秘密隱顯俱成門
- 四、微細相容安立門
- 五、大世隔法異成門
- 六、諸藏純雜俱德門
- 七、一多相容不同門
- 八、諸法相即自在門
- 九、唯心回轉善成門
- 十、托事顯法生解門

#### 法藏的十玄

- 、同時俱足相應門
- 二、一多相容不同門
- 三、秘密隱顯俱成門
- 四、因陀羅網境界門
- 五、諸法純雜俱德門
- 六、諸法相即自在門
- 七、微細相容安立門
- 八、十世隔法異成門 九、由心回轉善成門
- 十、托事顯法生解門

「十玄」是華嚴宗總攝宇宙萬物,統一佛教教法,進而通向成佛的十個玄妙法門。首先提出「十玄」的是智儼,詳見他所著的「華嚴一乘十玄門」,法藏繼承和發展他的「十玄」思想。由於法藏時常修正自己的說法,所以其十玄思想前

# 為他人

《薩伽格言》說——

如想辦好個人事,

首先應該為別人,

專為自己謀算者,

事情一定辦不成。

這句話,不必理會什麼佛教不佛教的,我們平時做人處事就該這樣,處處為自己着想,不想及做那事情對別人會有好處嗎?——這樣祗為自己,就是我們常說的所謂自私行為。

「專為自己」者,肯定是不會把事情做好。有一句經常被說起的話便很有意思,那 是「人人為我,我為人人!」這是互相協助。不過,我還是喜歡用「我為人人」四字先 行,先有了「我為人人」的大好心意,則必定會把事情做好。 後並不一致,所著「華嚴探玄記」的十玄緣起的說法最為晚出,後來澄觀據此作為定論。法藏在他華嚴宗的代表作「華嚴金師子章」中講的十玄是:性相、純雜、一多、相即、隱顯、微細、帝網、托事、十世和唯心。十玄實質上是一種觀察事物、求得真理的法門;即達到對現象與現象、現象與本體、心與萬物圓融無礙的悟解,完全領會宇宙萬物重重無盡、事事無礙的教義。具有十玄的觀法,就是進入成佛的境界。十玄說又是說明佛法是一個整體,佛教各種法門是互會買通,圓融自在的;要論證一切眾生本來具足一切理性和功德,不必假於修成,而能隨緣顯現十玄無盡的境界;也就是說佛和眾生只是迷悟的不同,一旦具有十玄無盡緣起的悟解觀法,眾生也就成為佛。

十玄說的基本內容,在於解釋緣起,闡明成佛的境界。也就是說十玄的無盡緣起是一種觀法,是佛地心境的展開。由此推論,眾生達到這種對現象和現象之間錯綜複雜的悟解,是成佛的標誌。十玄說闡明重重無盡、事事無礙的教義是如來佛性德圓滿的道理,眾生本來也就具有這種圓滿性德。但佛和眾生還有迷悟不同,一旦具有十玄無盡緣起的悟解,眾生與佛的異同,就相應消失。

華嚴宗還提出「四法界」的論點,就是:

(一)事法界,(二)理法界,(三)理事無礙法界, (四)事事無礙法界。這種所說的「理」就是本 體,「事」就是現象和作用,作為「理」的體現 的「事」與理是融通的,而「事」和「事」同是 作為「理」的體現,也是相互調諧的。「十玄」 說就屬於「事事無礙」觀,表示周遍含容的意 思。

華嚴宗的哲學思想曾對中國古代哲學思想有很大的影響。如宋明理學引用的「理」就是出自華嚴宗「四法界」的「理法界」。澄觀在「華嚴法界玄鏡」中說:「理法名界,界即性義,無盡事理,同一性故。」「二程全書」據此引伸:「萬物皆是一理。至如一物、一事雖小,皆是有理。」「天下只有一個理。」「凡眼前無非是物,物物皆有理。」「性即理也,所謂理性是也。」又二程提出的「理一分殊」的命題,實際上是華嚴宗「事法界」和「理法界」思想的翻版。

華嚴宗認為圓滿的教義應當是:事物的本體的體現,萬物互為因果。它對般若空宗和唯識有宗的理論不滿,但有揉合空、有二宗的說法,把藏、通、別、圓四教、改為小乘教、大乘始教、大乘終教、頓教和一乘圓教。把華嚴列為圓教,以顯示其圓滿究竟。

## 適當地方

以下一組文字,同樣是《薩伽格言》說的,同樣淺白,同樣的很有道理—— 是什麼樣的材料,就放在什麼地方;

首飾不能帶在腳上,腳鐲不能放在頭上。

這很明顯的,就如「什麼時候做什麼事情」一樣。你睏了,要睡覺休息了,但你還是去幹其他事情,如果是趕着要完成的,那無話可說,但你做的不過是一項遊戲耍樂而已,這好嗎?這恰當嗎?這就好像「把一對腳鐲放在頭上」。

適當的時候,做適當的事情!

這道理大家都明白,就是有時候不肯認真去做而已。

# 快樂,就在這裡!

「 菩薩的福德如何 ? 」

「 菩薩沒有福德 。」

「什麼?菩薩都沒有福德?」

「是的,因為菩薩不求福德,不貪戀福德,他把得來的福德全都布施給眾生了,所 以,菩薩本身便沒有福德!」

「哦,原來如此!――你說菩薩沒有福德,嚇得我呀!――原來如此!」

( X X

我們學習菩薩道,是學習菩薩那種無私的慈悲精神,他布施第一。布施有三種:法布施、財布施以及無畏布施。

如果都誠心誠意學習這種布施,則與我們常說的那句「我為人人」是同一道理。 「人人為我」,是貪,不必說;「我為人人」是布施,,不但要常說,還得貫徹執行,如 此則肯定會得到自在快樂。

請你誠心試試看,如果你心中無所執、無所貪,是不是更加輕安自在呢?

——菩薩既然是布施第一,他肯定是個超級快活人,所以,如果你問:「怎樣才找到快樂?」則我認為學習菩薩道便是尋找快樂之途了。

# 厚薪養廉

有一個說法:為了令公務員亷潔,可實行厚薪。

---薪酬高了,自然便不會去貪!

這表面上好像言之成理,實際上是 謊天下之大繆。

貪與廉,跟薪酬之薄厚沒有關連,如果你品性貪婪,則即使年薪百萬, 甚至是年薪千萬又如何?同樣是會貪的,貪是沒有一個底綫。有一位曾經 是職位甚高的公務員,年薪少說也三 幾百萬吧,最後還不是以一個貪字而

弄到身敗名裂?所以,「厚薪養廉」之說,根本是廢話。當然,我們認為公務員也好,一般的「打工仔」也好,能有適當的薪金待遇,是合情合理之事,這是善待,這與什麼「厚薪養廉」無關,不但無關,且可以說,「厚薪養廉」這話語本身便是對人格的侮辱。那麼,用什麼來「養廉」才恰當呢?有恰當的方法嗎?——有,那就是用培育高尚品德,培育高尚人格來「養廉」。這就是關乎修養。我們學習佛法,又或者是學習其他的哲學思想,最終目的其實就是品德的學習。

## 萬法歸一

有朋友問我:你是哪一派的佛教徒?是 禪宗、淨土還是其他?

我祗說了一句:「佛教徒就是佛教徒, 不必太理會甚麼派!」

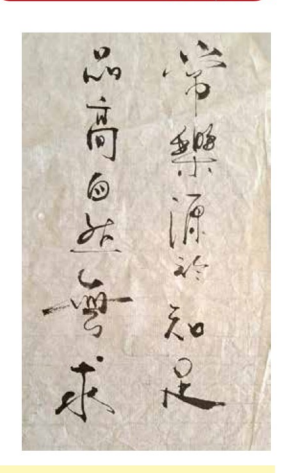
朋友還以為我在敷衍,其實,這是我的心意。總覺得,佛教就是佛教!一如武術, 武術也有很多派,甚麼少林、武當、洪拳、 螳螂,但萬法歸一,這種種派別還不都是為 了武術?

香港粵語片經典之作「如來神掌」,主 角曹達華兩手向前一伸,吼一聲:「萬佛朝 宗」!對,萬佛朝宗,不就是「萬派朝佛」 的同一道理嗎?因此,淨土也好,禪宗也 好,又或者是分甚麼顯宗、密宗也罷,這種 種無非都是方便法門,是方便你去修行佛法 就是了,一如百川匯流的川,又或者如所謂 「條條大路通羅馬」吧!

# -文-圖-世界·陳青楓







# 求與無求

我們經常念着一句話:

「人到無求品自高!」

道理是有的,祇是:一個人到了無所求的時候「人品」才高起來,那到底不夠圓滿!

怎樣才算「圓滿」呢?

我認為,一切的圓滿,是順其自然,是自然而然才好!自然而來的圓滿,才是真正的圓滿。

把那句話裡字,調轉一下來看又如何?——

人到品高自無求!

我們的品格提高了,自然也會少了「求」,甚至是「無求」。

為了好好地告誡自己,我寫下這樣一句:

常樂源於知足

品高自然無求

年近歲晚的時候,我們喜歡寫寫揮春,今年你不妨寫下這一句:

知足常樂品高無求。



# 書畫交流

香港畫家聯會,經常舉辦「交流會」,邀請畫會內一些高手為其他會員示範。 這示範便帶出很好效果。

前些時,邀請了在國畫界內以潑墨潑彩稱著的馮若城先生,來一場示範。他一筆一劃、一點 一滴,以及用排筆潑寫,功夫細緻,看得在塲廿多位畫友連眼都不想眨一下。

馮若城平日都是沉默寡言的,他一頭栽入國畫裡。這天,如果在安排上能有半小時讓他為畫 友解答疑難,相信效果會更好。不過,作為書畫會能有這樣實事求是的交流,效果已很不錯了。 我們辦「書畫會」也好,辦「讀書會」也好,從實際出發,從真正的互相學習,「同舟共進」出 發,不要去搞什麼「爭名奪利」、「爭出頭」、「爭出位」!

——最看不起的就是這些「你爭我奪」!

# 盲人掌燈夜行

當年有一部粵語片,片中吳楚帆引用名言曰:「我為人人,人人為我!」

我在想:有甚麼事情做起來真可以「人人為我,我為人人!」兩者兼而得之?

看來,「盲人掌燈夜行」便是。

也許有人說:「你都傻嘅,都盲了,還掌甚麼燈!」

就因為自己是瞎子,提燈行夜路,不是給自己看,是給別人看,人家看到你也可以閃避。這是方便自己也方便了別人。我們學習佛理,也可以從這意思切入,這是度己度人。

如果你要造燈謎,也不妨說:謎面「盲人掌燈夜行」,謎底不就是「人人為我,我為人人」嗎?

# 哭與不哭

有位老人家,妻子死了,他嚎啕大哭。

鄰居一漢子看見,說:「人都死了,哭有什麼用!」

他止住了哭,呆呆地坐着。

那鄰居的妻子見狀,却說:「你看,你妻子與你同艱共苦幾十年,今天死了,你不哭!」

——哭還是不哭?

這老漢苦惱了一陣子,猛然醒起古時一位禪師(大珠慧海)的話:「餓了便吃飯,睏了睡覺去!」

哭與不哭,與別人有什麼相干!當下,他不禁苦笑了一聲!

「你看,你看!」鄰居又說話了:「妻子死了,他還在笑!」

老漢聽罷,再大笑兩聲。

## 有意思

寫了「唯吾知足」四字,友人看了覺得有意思 ——四字均有一個「口」,而且分上下左右四個方 向。

剛巧,與一位朋友「茶聊」,他說曾到井崗山那邊旅行,看到一個很有意思的圖案字——中間是一個「口」字型的噴泉,上下左右四個祗寫上一半的字,都是與中間這個「口」有關的。你以為是甚麼樣的「半」個字?——佳、五、矢、止。

原來「唯吾知足」這四字有這樣的結構,有意 思,真有意思!

於是,回家後便試寫起來——

中間一個「口」,再從右至左逆時針寫上佳、五、矢、止,再在外圍寫一個大圓圈。 你看:

像不像一個金錢?而且是外圓內方的,——這樣「唯吾知足」不是很有意思嗎?



# 樓下閂水喉

看畫展,看到陳家義先生寫了一幅「樓下 門水喉」。看那一排排的人與水桶陣,不由得 令我聯想起當年的情景。

#### ——當年,是何時呀?

上世紀一九六三年。那是香港的制水高峯期,四日才供水一次。那一次才三幾個鐘頭,如果你在這三幾個鐘頭內載不到水,你往下的一個星期可不知如何造飯了,連洗個臉也困難,不要說洗澡沖涼哦!

「樓下閂水喉」這句話又怎樣來的?它本來是在廣東珠江電影廠拍攝的一部影片裡,演員常說的一句對白,這部影片便是著名的「七

十二家房客」。當年的樓房是三、四層高,可不像今天動不動便十幾廿層了,但即使如此,「水壓」問題仍然是個大問題,如果大家同一時間開水喉,則樓上的水壓便大大的弱了,水升不上去,於是滿街滿巷都聽到樓上住客在騎樓往下大聲叫:「唔該,樓下門水喉!」

陳家義這幅懷舊作品,他雖然看過一些資料,也了解到當年在街邊排水桶陣輪街喉水的 情況。

顯然地,畫家陳家義是從內地來香港定居的,而又並未親身經歷過那段日子。(他曾告訴我,年輕時「文革」期間正在內地畫宣傳畫。



「文革」是一九六六年開始,而香港制水的高峯期是一九六三年,所以說,他未曾親身經歷過這段「樓下閂水喉」的日子。)即使如此,陳家義這幅作品正是「一位有心人的作品」,把當年排隊輪街水的情景也勾勒出來了。

如果是我繪畫,我當然不會那樣「斯文」, 就因為我親身經歷過,當年我十七歲,經常看到 為了輪水而喋血街頭。

「東江之水越山來」之後,香港再沒有制水了,「樓下閂水喉」已絕響了大半個世紀,當年看到那部「開山劈石挖水渠」的紀錄片,也真夠感動。

到了今時今日,連我們這些「街頭輪水」者 也淡忘了當年的苦況,今天的年輕人,甚至是已 人過中年者,又如何去想像那「樓下門水喉」的 情景?也不會聯繫到東江之水供港食用的恩典。







攝影師鍾文略當年拍攝制水之作,已成經典。



# 光與明

今天讓我們說說這個「光」字。

我們追溯這個字的起源,發覺「好得人驚」。原來,它是一個人跪着而頭上着火。這是古代的行刑。在奴隸社會,奴隸好凄慘,把火放在他的頭上來燒,這樣的「火刑」真是慘絕人寰。光、光明、光亮,這個光字便自然與「火」字聯繫在一起。後來這個「人跪着頭上着火」的字也改變了,——也許實在不忍心看到那慘狀吧!到後來這個「光」字便成這樣子,這便「自然」得多,字的上半部則仍不失為「火」的感覺。可見造字者的高超「明」!

說到高超,我們又自然地從「光」想到那個「明」字。光明兩字常合用的,而「明」字的結構是日月合在一起,真是簡單明白,日月同在還不就「明」嗎?讓我們追尋下去看看。「明」字本來的寫法,右邊不是一個「月」字,是「夕」,即是日與夕為明,原來在古代「夕」亦即是「月」也。所以在製造「明」字時的感覺,仍然是日與夜的想法。這個「明」字的左邊,本來是一個窗框的造型字。——從窗戶望出去,也望到光明了。

# 形與意

象形字的「象形」,有一個大好處是你一看便知那是什麼字,或者那字是什麼意思。譬如上 文提到的那個「明」字,日與月加在一起不就「明」了嗎?好,讓我們隨意地找些字來看看,譬 如這個「焚」字,火燒樹林,真的很「焚」了。通常我們說這個「焚」字都比較多的用在大火 裡。譬如焚燒、「焚身以火」,當然也會用在小的地方,如林黛玉的焚詩。

一看而立即有所聯想的字形,實在很多,譬如「困」、「囚」、「圍」,用個大口圍起來, 立即給你一個「困」的感覺。

我想最多類似的象形字(特別是有含意的),「心」字是其中之一。譬如,「志」、「忘」、「忍」、「怒」、「忠」、「思」、「想」,…… 這些都特別有意思字,它不僅是「象形」,(以「心」字讓人聯想心)它還有很值得我們思考的內容,最常教人樂道的,便是那個「忍」字,——心中放着一把刀,還不忍嗎?「怒」字亦很有意思——我們之所以怒,往往是心中奴役自己而已。