



第142期 · 2023年7月

非曹品

## 妙法園林之「妙」

在中國園林設計上,很多時是布置上 假山假石,特別是蘇州園林,更形特出。

如果我們細心欣賞,即使是一座不大 的「小假山石」,倘若栽種上三幾棵植 物,綠意悠悠,再加一些流水,看上去便 是一件可觀藝術品。

那份賞心之情,可剔除去不少心中煩 憂。妙法寺園林裡也有一座很受大眾歡迎 的假山。這座假山是半個世紀前連隨萬佛 寶殿一起建造的。聽到一些遊園善信說: 「遊妙法寺,除了看那座別具特色的蓮花 大殿外,你還得好好地細看園林,特別是 那座假山。

是的, 這座假山造型已甚是可觀,

它在大魚池之正方位,有一座觀音像浮 雕,——屬敦煌石窟觀音像的造型。再細 看假山,內裡又放着十八羅漢的小塑像, 整座假山立體起來了。水池前,有兩株 「迎客松」, 造型很好。伸展開來, 真有 點迎客的感覺,這與蓮花大殿正門入口 處,拾級而上之後看到的那株黑松,很形 似,同樣的教人細觀不忍離去。

這座有山有水有魚的「假山水池 1, 值得細看的地方還有很多,那些生猛錦鯉 固然不宜錯過。——不妨俟在石旁細細觀 看,就在水池前的兩棵甘欖樹同樣難得, 它是西班牙甘欖樹, 造型甚有盤栽之感。

畫友潘淑珍那次來寺參觀,情不自禁



地址:香港新界屯門藍地青山公路18號 妙法寺 電話: 24618567 網址: www.mfbm.hk



地把橄欖樹畫下來了。——真正國畫寫生 高手。

這座假山也不僅僅是水池這地方,它 其實是一個群組,一直延伸開去。山上栽 種花草樹木,「山」內像一個乘涼的天然 洞,還擺放上象棋盤的,這真是一個休閒 好地方。

我建議入妙法寺參拜禮佛不要來去匆匆的,放慢腳步,留些時間看看這個園林。

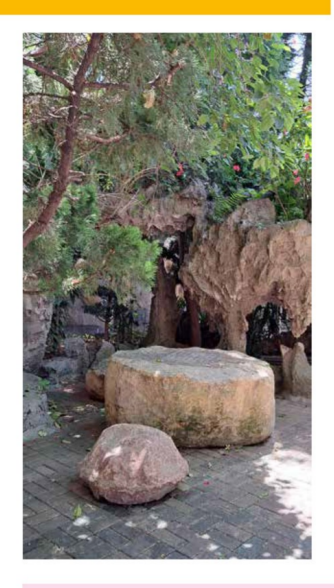
這個園林呀,那些樹在外表上看上去 好像「平平無奇」,實際上呢?都有「名 堂」的,又或者是少見的,譬如咖喱樹、 曲棗等等,還有廿多個盤景式的古樹頭, 造型之特別,相信甚得繪畫者的歡迎。

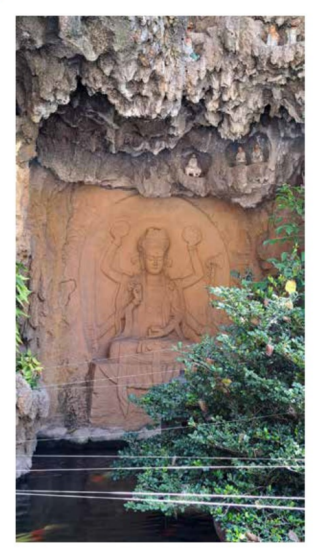
我這裡還告訴你,這妙法園林裡有一個「心經園」,它的特色是中間有棵沒有主幹全由氣根落地後形成樹榦的,這種「非有實有,實有非有」的寓喻,我們名之為「心經樹」,此園中之園還用五塊大石刻上「心經」,還有三隻銅鹿在「漫不經心」地啃着草。……這一切看上去便給你一個悠然自得之感。我看,整個妙法園林給大眾帶來的,就像一個自然的不刻意營造的感覺。

畫家潘淑珍經常寫生。有人認為國畫不用素描、寫生,這是錯的,寫生是觀察,祗是中西畫的寫生方法不同,各有系統而已。









#### 是非對錯

年歲已一大把,可幸可喜的是今天終於明白「何為是?何為非?」。

人的一生,充滿「是非」,有瑣碎小事,亦有某些所謂「大是大非」,是非對錯其實是無準則可言,有些事情,你站在這角度看是「是」,站在另一個角度呢?恐怕所謂「是」可能剛好是「非」。當然,對侵略他國、強搶別人這類事情,根本就不用去考慮這「是非題」。

我們經常說的一句話,說什麼「世事無絕對」!對,就是這樣,世事沒有絕對,「是非」本身也無絕對。

很多時候,我們祇不過是以自己的識見,自己的水平去看問題,——這本來也沒有不妥,誰人不是用自己的識見去看問題呢?問題是,如果你用自己的識見,自己的水平去作為判斷是與非之標準,問題便來了!甚至可以說,所有「問題」都是由這問題而來的,我們不是完人,我們不是通才,在這方面可能是專家,但在另一個範疇却相當無知,可是如果我們仍然不自覺地以「專家」自居,而且還在指手劃腳的行使權力,那祇會把事情越弄越糟。

# 禪詩・禪話 🏓 (八)

#### 平生被眼瞞

有一首宋朝的禪詩,作者是守端禪師。他這首詩經常地被世人借喻、談論,特別是在談論禪悟的時候,更有一種「如夢初醒」的感覺。好了,先讓我們看看這首禪詩——

為愛尋光紙上鑽,不能透處幾多般; 忽然撞着來時路,始覺平生被眼瞞。

這是一首「蠅子透窗」偈。

一隻蒼蠅總是向着那塊透出光亮的窗紙鑽,以為這樣便可以走向光明處,殊不知這祇是透 光的窗紙,如何可以鑽出去?這就譬喻有些人參禪不得法了。在我們常說的廣東俗語裡有一 句:「盲頭烏蠅」,這就是了。

#### 月在浮雲

以下一首,依然介紹宋代禪詩,他是道潛禪師作品。道潛的詩寫得好,他又是與蘇東坡 「老友鬼鬼」的,兩人經常有詩作唱酬。

雨暗蒼江晚未晴, 井梧翻葉動秋聲; 樓頭夜半風吹斷, 月在浮雲淺處明。

前兩句是「白描」,寫眼前之景,但詩詞裡的「白描」也不是僅僅「白描」,是有所借喻的。

第四句「月在浮雲淺處明」,這一句很有意思,使我們想起王安石曾有一句詩曰:「不畏 浮雲遮望眼」,其實,浮雲遮望眼又有什麼問題呢?它既是浮雲,始終會游走。何況這又不過 是稀稀的、淺淺的浮雲?這首禪詩便引導我們對修行的看法,修行要耐着性子。

#### 「田園詩」

又讓我繼續介紹道潛的詩作。

這一首更是「白描」的了,四個句子都是集中寫眼前之物——除了第二句「欲立蜻蜓不自由」有所暗喻之外,其他的都是寫眼前景物。

好,先讓我們看看這首禪詩——

風蒲獵獵弄清柔, 欲立蜻蜓不自由; 五月臨平山下路, 藕花無數滿汀洲。

一派田園之景。如果你是繪畫的,面對這樣美景可能會寫出一幅好畫。

有時候,我們寫詩是不必「一頭鑽進哲理」去的,表面的所謂「白描」,自身便含有不少人生哲理,所以歷年來「田園詩」都很受大眾歡迎。

#### 何地可忘機

且再來看看守端禪師的這首詩

聲聲解道不如歸,往往人心會者稀; 滿目春山青水綠,更求何地可忘機。

先要曉得,本詩是寫「子規」。子規者,杜鵑也!杜鵑的叫聲,就好像說「不如歸去」, 這是大家都曉得的,但我們還是比較少想到「不如歸去」的意義,於是好的事情,好的道理擺 在眼前也不曉得了。

這首詩是啟悟我們:凡事都要明心見性。

#### 心性本閒

「五燈會元」裡有慧忠禪師一首禪詩——「青蘿夤緣,直上松寒之頂;白雲淡演,出沒太虚之中。萬法本間,而人自鬧。」

先來解釋幾個詞語——青蘿,指青籐;夤緣,即是攀緣;淡演:疏淡地變演;太虛便是指太空。

弄清楚這幾個詞語後,這首禪詩要講些什麼道理便清楚易明了。前兩句,是指一些自然現象,青籐在松樹上纏繞而上;絲絲白雲在太空中輕輕浮動……這都是各有各的天地,你甚至可以說,各有各精采!好了,既然都「各有各的」,那就是河水不犯井水,說是「千江有水千江月」亦未嘗不可,反正這千江所映現之「月」,都是各自各表現,有些江水較混濁的,這個「月」便顯得「朦朧」;有些江水因微風而蕩漾,這月便顯得乍隱還現……同是天上一月觀照,卻有千百種形態,而又是各有各的表述,犯不着你說我什麼什麼,我又說你怎樣怎樣!——「萬法本間,而人自鬧」,這就最明顯不過了。

我們何不靜下來,好好地感受一下:

天上的浮雲,游來飄去,是多麼的間逸淡雅;一條條青籐沿着老松各上攀升,就好像小孫兒 在爺爺的肩膊上玩耍,你看到了和諧而生生不息的生命力!

用心去欣賞萬物萬態吧! ——心性本間,庸人自擾。

# 本來面日

看佛書,經常看到「本來面目」四字。這四字何解?出 自哪裡?

——「壇經」!惠能攜五 祖所傳之衣缽南下,一名叫惠 明的僧人對惠能說:「我不是 為袈裟而來,我是為聽佛法而 來的! |

既是這樣,惠能便為他說 佛法。「不思善,不思惡,是與麼時(這 個時候),那個是明上座(指來者惠明)本 來面目。」

惠明聽後,有所思而大悟。

生活的「雜質」把我們的「面目」都 弄得模糊了!要尋找「本來面目」——真 正的自我,用什麼方法呢?惠能大師便教 我們不思善不思惡的摒棄一切雜念。

當然,說時容易做時難,但有困難不等於不可為啊,重要的是肯不肯去做罷了。我們用鏡去觀照自己的真面目,也是先把鏡面的塵埃抹掉(「不思善不思惡」)。鏡面澄明,我們才能看到自己的真面目——本來面目。用「本來面目」去感悟世間事物,則我們便可以有更清晰的理解。

#### 能忍則安?

在一食肆看到牆壁上掛着一條幅,寫上「能忍則安」。

頗有意思,食店裡有些顧客往往會因 為小事而起衝突,小者口角,嚴重者可能 上演「全武行」,這都是未能做到一個 「忍」字,假如在起衝突前想到「能忍則 安」,則事情便會輕易解決。

可是,這「能忍則安」四字放在心頭,總是覺得欠缺了一點甚麼似的!究竟是甚麼呢?——哦,對了,這個「忍」字的寫法是心上放把利刃,這樣的「忍」,難怪心裡不舒服。「能忍」,不會是真正的安,充其量是讓事情解決了,但心理還是戚戚然地有所不安。怎樣才算得上一個「安」字?我以為,把這個「忍」字改為「恕」則可以做到了!——「能恕則安」,你寬恕了對方,不再把不愉快之事放在心上心都「空」了,安啦!

## 一文一圖一世界・陳青楓



## 無愛亦無嗔

「情僧」、「詩僧」蘇曼殊,他傳奇的一生吸引不少大眾關注,你是年輕人(尤其是「文青」),輕輕地唸着蘇大師的詩句,內心起共鳴,「還卿一砵無情淚,恨不相逢未剃時,……」這樣的詩句,我在「文青」年代真是反反覆覆的唸也不知唸上多少遍。隨着年紀大了,感受也有很大不同。不過,話雖如此,蘇曼殊的「情詩」還是有不少地方值得我們心中記取的,不時地翻出來唸唸,也很有好處呀!

「禪心一任蛾眉妒,佛說原來怨是親。雨笠烟蓑歸去也,與人無愛亦無嗔。」

這是「情詩」,也是「禪詩」。它同樣可以讓我們體會到生活的況味。當我們把一些「無謂的煩惱」,放下了,輕安自在的放下之後,這不就等於讓我們掀開一頁養生新篇嗎!

——無愛亦無嗔,是做人的至高之境。

本圖是筆者仿蘇曼殊畫作,並摘錄他的詩句——「無端狂笑無端哭,縱有歡腸已似冰!」



## 柳宗元的 寓言與佛經

· 道 元 ·

(原刊於一九八八年二月《內明》第一九一期)

柳宗元是唐宋八大家之一,著名的文學和散文家。他的文章各體兼長,無論是政論、遊記、散文、寓言等,都有獨到的成就。尤其是在他的散文中有一部寓言,寓言深刻,說理精辟,趣味雋永,耐人尋味。他的寓言獲得如此成就與佛經學習對他影響是分不開的。以下從三個方面來闡述:

#### 一、唐代中期寓言的復興

我國是一個寓言創作非常發達的國家,寓言之多,如大林深泉;同希臘、印度成為世界三大發源地。早在先秦時代,我國的寓言就結出了燦爛的成果。比如『墨子』、『孟子』、『莊子』、『韓非子』、『呂氏春秋』、和『戰國策』裏都記載了大量的寓言故事,形成了寓言故事羣。從先秦一直發展到近代,形成了我們自己民族源遠流長的寓言。

先秦到唐代的寓言有兩個特點:①中國寓言所 描寫的體裁絕大多數是寫人,比如:『孟子·公孫丑 上』裏的「揠苗助長」,『莊子』裏的「苞丁解牛」,『 韓非子·五蠹』裏的「守株待兔」,以及『呂氏春秋』 裏的「刻舟求劍」。而寫動物的寓言很少,比如:『戰 國策』裏的「狐假虎威」。從這一點上講同古希臘和 印度寓言大不相同。因為,希臘和印度寫動物的寓 言故事特別多。②我國先秦到唐代的寓言基本上是 依附在散文之中,作為說理,使說理透徹明了;寓言 本身並不是獨立成篇,也就是沒有成為一篇完整的 獨立的文學作品,只是在文章中出現。在中國早期 寓言中,寓言沒有題目,而今天我們見到寓言都有題 目,這題目都是後人加的。總之,從先秦開始的寓言 一般是着重論辯,它是作品有機的組成部份,本身 沒有獨立的價值。但我國的寓言有很多優點,寓言 故事的「喻體」與所要表達的意義的「喻依」配合貼 切,寓意深刻,思想機智,觀察敏銳,哲理性强,感 情充沛。先秦寓言通常被稱為「哲理寓言」。而兩漢時期的寓言所得成就不如先秦,但數量比較多,除繼承先秦的寓言之外,又發展了勸戒寓言,所以兩漢的寓言被稱為「勸戒寓言」。

先秦到唐朝差不多五百年,在這期間,寓言創 作比較消沉,沒有多大特點。這種情況到唐代中葉 寓言才得到發展,<mark>開始了我國寓言發展的第二高</mark> 潮。原因有二:①由于印度大量的佛經中的寓言故 事翻譯而傳入中國,為中國的寓言創作注入了新的 血液,產生一定的影響;②由于安史之後,古文運動 的興起,寓言也出現了復興。因此,唐代中葉的寓言 是先秦以後寓言創作的新高潮。這段時間的寓言創 作,也是古文運動的作家。如:元結、韓愈、柳宗元、 劉禹錫、皮日休、陸龜蒙等人,在他們的文中寓言 作品有不少, 這些作品的思想性和藝術性都達到了 先秦兩漢魏晉南北朝從未違到的高漲勢態。在唐代 中葉寓言的復興,以柳宗元的寓言為最有代表性。 因柳宗元文章中的寓言數量比較多,其創作成就在 古文運動中為最高,寫的寓言故事據統計有二十多 個,其中的『三戒』(臨江之麋、黔之驢和永某氏之 鼠)、『熊說』、『鶻說』、『蝜蝦傳』、『哀溺女』、『 鞭賈』、『謫龍說』、『東海苦』、『憎王孫文』等,都 是委婉生動,饒有興味的寓言故事。一般成為寓言 必須有兩個條件:一、「幻設為文」的虛構故事;二、 這個故事當中要包含深刻的寓意,比如以「拔苗助 長」來說,給人啟發不能急于求成的道理。柳宗元 的作品就具足了這兩個條件。他的寓言故事體現了 中唐以來產生寓言的新生形態,在一定程度上講, 他突破了先秦的寓言,從而超過了先秦以來的寓言。 這當然有多種因素。特別重要的是外來文化對他寓 言創作的影響,那就是印度佛經中的寓言故事傳入 中國,對他的寓言創作起了深刻的影響。 二、佛經的寓言故事對柳宗元的影響

印度同中國一樣是世界寓言發源地之一。印度早在上古時期,佛陀降生以前,印度大陸就有數不清的寓言故事在民間流傳,所以,印度寓言的出現比中國書面記載更早。當時,印度的寓言基本上都是羣眾口頭創作,流傳廣泛,沒有書面記載,也不知作者究竟是誰;而其中某些寓言故事由于眾口相傳,補充加工,在不同的地區,不同的時代,同一個寓言故事往往有好幾種說法。經過相當長的口頭流傳,後來才有書面記載。印度記載古代寓言故事性的著名著作有:『五卷書』(Pañcatantra)、『故事海』(Kothosorits agara)、『大故事花束』(Brhatkathamañjira)、『蓋世嘉言集』(Hitopadas'a)。這些書籍在印度都非常流行。其中只有『五卷書』譯成漢文,其餘三本還未翻譯。

然而,佛教跟印度古代寓言結下不解之緣,關係十分密切。佛陀誕生在印度,成道之後,為了轉大法輪,更好地宣傳佛教,使教義通俗易懂,妙趣橫生,引人入勝,讓人喜聞樂見,首先以一個生動的寓言故事作引導,然後來講說佛法,揭示真理。如『百喻經』偈頌所曰:「如何伽陀藥,樹葉而裹之。取藥塗毒竟,樹葉還棄之。戲笑如葉裹,實義在其中。智者取正義,戲笑便應棄。」意思是說,佛教的教義就如同阿伽陀藥(不死之藥),這種藥是用樹葉裹着;藥塗治之後,樹葉也就丟掉了。而戲笑也是如此。這裡把寓言故事比作裹藥的樹葉,深刻的含義正寄用印度古代寓言,並發揮寓言的樹葉,因此,佛教就引用印度古代寓言,並發揮寓言的妙用,甚至還創作大量寓言,來進行說教。從佛教『阿含經』開始,佛經的寓言故事不斷出現,層出不窮,跟寓言的關係越來

越密切。以至後來佛經方面對寓言故事的保存、匯 集、加工,曾對印度古代寓言起重要的作用,佛經成 了收集印度古代寓言故事的寶庫。譬如,巴利文的 『佛本牛經』,就是一部文學性很强的作品,裏面收 入了五百個寓言故事,都是牛動活潑的散文體。在 佛教傳入中國後,佛經也隨之而入。在翻譯佛經中, 文學性很强的寓言故事的經典有:『生經』、『賢愚 經』、『撰集百緣經』、『雜寶藏經』、『十誦律』、 『根本說一切有郭毘奈耶』、『百喻經』、『雜譬如 經』、『舊雜譬如經』等等。這些佛經都有大量的寓 言記載,文中有自己的特點,往往通過佛陀本身故 事所寫的,基本情節還是保存印度寓言的原貌。印 度寓言和中國先秦寓言各有特點和色彩;印度寓言 想像力豐富,文學性强;中國先秦寓言思想敏銳,哲 理性强。總之,古代印度寓言有兩個特點:①動物寓 言數量極多,如『五卷書』裏就記載了大量的動物故 事,『佛本生經』裏就有一百七十個動物故事。②結 構形式完整嚴謹。故事有頭有尾,同中國先秦寓言 附在作品著作中有很大不同。而佛經中寓言結構形 式有特別完整的格局,總的講有三點:①寓言有題 目;②正文當中前面一大部份用來叙說故事,在寓 言中稱之為「喻體」;③正文中最後一段講道理,點 明故事中包含的喻意,在寓言中,稱之為「喻依」。 在佛經中都具備這三點,比如『百喻經』、『雜譬如 經』等就是典型事例,其故事幽默有趣,從結構形式 上講也是佛經語言的典範。

在漢魏兩晉南北朝時大量的佛經就源遠不斷地翻 譯到中國,對我國的寓言發生了潛移默化的作用。 而在中國佛教史上佛經翻譯規模宏大,踴現很多翻 譯家,如:鳩摩羅什、安世高、玄奘、義淨等。在這 裏他們起了重要的媒介作用。唐代中期是佛經大放

## 自性

我們經常聽到一句「佛語」——切唯心造。

一切,指所有;「唯」,即是指「唯一」。這句話是最明顯不過,是說明了所有事情的 好與壞、善與惡,其實都是由你自己心中的想法而來的。

這句話語,可以從《壇經》裡看到。經說:

「 自性若邪 , 起十八邪 ; 自性若正 , 起十八正 。若惡用即眾生用 , 善用即佛用 。用由何 等 , 由自性有 。」

所謂「自性有」,即是「唯心造」。

光彩的時期,對我國文學的影響很大。柳宗元正處 在這個時期。他自幼好佛,寫下不少對佛教讚美和 信仰的詩篇。後來因參與以王叔文為首的政治革新 活動,改任禮部員外郎。革新失敗,被貶為永州大 司馬,在這期間,他閱讀了大量佛經。所以,他的寓 言創作明顯地受到佛經的影響。比如說他的『東苦 海』,所說的兩個學佛的人,同出毘盧遮那海,一個 人安於現狀不用功,最後一事無成;另一個人却和 他恰恰相反,不斷進取,精進不退地用功,功到自然 成,即生淨土。而且,後面一段還使用了很多佛經中 的語言。從他這個寓言故事來講,他完全是受到佛 經的影響,而創作造出來的寓言。另外,他有一部份 的寓言,是根據佛經中的寓言脫胎轉化而再創作。 從整體上來講,他受佛經寓言影響有兩個方面:① 體裁。他的寓言約有半數以上以動物為體裁的寓 言。他所描寫的動物對象,通常都是以佛經寓言的 動物為主角,如:鹿、驢、鼠、熊、猴等。再如『賢愚 經』卷六『月光王施頭品』曰:「虎豹犲狼,禽獸之 屬,自投自擲,跳跟鳴叫;」在『生經』卷一『佛說弊 獮猴經』中,也是描寫動物。他從佛經寓言中得到了 啟發,故以動物為體裁。②結構形式。中國寓言發展 到唐中葉柳宗元等人的手裏,形成了獨立的寓言文 學故事。他的寓言都有題目,同佛經寓言故事一樣, 首先講故事,在講故事之後,也用一段話講道理,點 明故事中所包含的寓意。這是佛經寓言對他影響的 結果。

#### 三、『黔之驢』的淵源及其遞變之由來

『黔之驢』是柳宗元寓言的代表作,是他革新 失敗後貶至永州所寫,文章不到二百字,却寫得很 生動有味,發人深思。然而,柳宗元的取材淵源,出 處又在那裏呢? 有人說,柳宗元的『黔之驢』是來源於古代印度寓言中一個驢的故事體裁,並且說,此故事曾記載在『五卷書』和『佛本生經』裏。如果說柳宗元的『黔之驢』體裁來源於古印度寓言,這話沒有錯,也毫無疑問之處。因為,關於古代印度寓言中一個驢的故事,在東南亞流傳廣泛,還流行於世界,並一致共認,此故事是來源於古代印度寓言。如果說柳宗元的『黔之驢』取材是受『五卷書』的影響而寫的,那就牛頭不對馬嘴,大錯特錯,無稽之談。因為,印度的『五卷書』是二十世紀翻譯到中國,在唐代中葉還沒有傳到我國,怎能說柳宗元的『黔之驢』受『五卷書』的影響呢?

『佛本生經』在唐初就翻譯到中國。如果說柳宗元的『黔之驢』是受『佛本生經』影響,也並不完全正確。因為,『佛本生經』中講的驢是處於被動地位,而柳宗元筆下的驢是處於主動地位,驢主動地踢了老虎一啼。可是,『佛本生經』裏的驢只講驢叫一聲,沒有踢虎。那麼,柳宗元『黔之驢』的體裁究竟取於何處?在西晋時,法炬譯的『佛說羣牛譬經』裏就可以找出答案。『佛說羣牛譬經』裏講的驢不但鳴叫,而且踢了虎一啼,這與柳宗元的『黔之驢』中的驢完全相似。所以,應該說柳宗元的『黔之驢』是受『佛說羣牛譬經』的影響。

佛經的故事在中國這塊土地上流傳相當深遠, 滲透到我國各族人民生活之中,對中國文化的影響 之深、之廣、之大,是不可估量。如果說我國古代文 化藝術寶庫裏儲藏着一箱箱一匣匣的珍奇瑰寶,那 麼,佛經的寓言故事和佛教文化,便是其中一箱一 匣獨放異彩的稀世之寶,閃閃發光。因此,佛經寓言 故事是我國寶庫中一份寶貴遺產,其藝術生命之樹 是常青的。

## 「眾生」

#### 《增經》裡說——

「善知識,心中眾生,所謂邪迷心、誑妄心、不善心、嫉妒心、惡毒心,如是等心,盡是 眾生,各順自性自度,是名真度。」

這裡引用「眾生」一詞,指的是我們一般人,一般人常犯的錯誤。但如何去糾正、正視這些一般人常犯的錯誤呢?「自性自度」,自己主動地去反省,用善心善意去把它糾正過來,這就是「真度」了。同樣地,我們說說容易,做起來便得用心、留意,要時加反省,才能真正地把事情做好。

### 「邪見」

我們讀着《 壇經 》裡的句子,這一句的意思,其實與上一則是有其共通處,都是說明一個問題——

善與惡都是起於我們的心:

「真如自性是真佛,邪見三毒是魔王。邪迷之時魔在舍,正見之時佛在堂。」

它便是告訴我們,我們的內心,還要被一些邪見侵蝕。邪見不入侵則內心乾淨澄明,那就可 以讓我們正見在心。很多道理其實都是簡單易明的,重要的是我們有沒有好好地去正視它而已。

## 「百年紀念紙」

香港有不少專門店的,各類營生以「專門」作主題經營的話,則品種會多,材料也會較好。 否則,難言「專門」兩字。

「文房四寶」的專門店更加講究了。寫國畫的、寫書法的,對紙、筆、墨,均是很講究。 日前,到友生昌筆墨莊選購宣紙,看到店主李育强對着一叠宣紙細細撫摸,愛不惜手的。

我好奇參看!他說:「這批宣紙呀,是我們監製的,是作 為我們老店的百年紀念紙,是精製之物,一刀售價八百多 元,由安徽製作,好有水平呀!」

安徽製作的宣紙,早已天下聞名,由一家老店作品牌式監制,換句廣東話說:「真係唔講得笑!」

友生昌是香港「文房四寶」的老字號,李育强做了接班人之後,粵港兩地走,也搜羅了不少上佳宣紙、毛筆,還有多款靚墨。他們的裝裱字畫也頗受歡迎,我們樂於推介。

明花墨并品生友



## 活着,為了甚麼?

你可能經常地被別人問:「活着,為了甚麼?」

坊間也有不少著作,洋洋灑灑數以萬言的闡析「活着,為了甚麼」。

日前,我也被一位朋友「失驚無神」地問:「我們活着,究竟為了甚麼?」

看他哀傷表情,大抵遇上不愉快事。同坐的另一朋友也即時附和:「是呀,我們活着 究竟為了甚麼?」他可沒有哀傷,例是眼睛透出一派茫然,他也被這問題困擾嗎?

我又怎樣去理解這「活着,為了甚麼?」

當時我一臉嚴肅地回說了四個字——

「因為活着!」

有些問題本來是簡單的,不明白為甚麼總是弄得那樣複雜。

—— 因為活着,所以便得好好地活着!

如此而已。

(當你把問題回返到「簡單」這本來面目,則再不會那樣「複雜」地去苦思苦毃吧?)



#### 回頭是岸?

很多寺門,會寫上「回頭是岸 | 。

看到這四個字,心頭總是有點說不出的味兒。

究竟回頭的是什麼「岸」呢?當然這句語常連着用的詞語是:「苦海無邊,回頭是岸!」是了免蹈「苦海」,那就及早回頭。

佛語裡有「此岸」、「彼岸」,我們說在凡夫俗世的這裡是「此岸」,要到大智慧的快樂之地,——彼岸。你從此岸到彼岸如何渡?渡的是什麼河水、海水呢?大抵眼前就是一個「苦海」了,「心經」裡開頭說的「度一切苦厄」,這不就是「苦海」了嗎?

——「苦海無邊,回頭是岸?」——這豈不是教我們「打退堂鼓」?

千萬不要作這樣想。「苦海無邊」的「回頭是岸」是作自我反省,不必與「此岸」、「彼岸」混纏一起,更不要把「心經」拖落水了。

再說,既然是「苦海無邊」,則哪裡是岸?如果無此岸也無彼岸,豈不是永遠的苦海沉淪? 我們不妨作這樣理解:「苦海無邊,省悟是岸」。如果,我們能夠猛然省覺,這當下開悟便是 「岸」了。

所以,我的理解是:「此岸彼岸、同是一岸;此心彼心,還原本心」。

# 計算修行

修行是修改行為,把 不端正的行為,好好糾正 渦來。

有些人在修行時不斷地盤算、計算,——我 今天做了什麼好事,我今 天又「忍辱」了多少,……

這樣的計算着修行, 像什麼呢?

我倒覺得,這好像一個孤寒財子天天在計算着自己有多少財富, 今日進脹多少,這個月又剩餘積聚了多少多少……

這樣好嗎?請恕直言,這樣計算着自己的財富,容易產生兩種後果,一是會形成做人的斤斤計較;另方面也會容易產生傲慢之心,一總是惦記着自己擁有多少多少,對別人便自然地泛起「瞧不起」的意態,傲慢之心由此而來。

因此,我們必須把修行放在一個自然而然,心無牽掛,心無所執的心態中來,連「我在修行」的想法也不必存在,這才是真正的修行。自在。

### 「苦海」何處

苦,人生大事也!如果我們真正徹悟這個「苦」字,則我們會身心康泰,輕安自在。

從佛教的角度看,有認為人生會有「三苦」——苦苦、壞苦以及行苦。

何謂「苦苦」?生老病死、人生聚散、感情起落,都可稱之為「苦苦」,這是「身心之苦」。

何謂「壞苦」?我們不妨換過一個詞語來說,「壞苦」即是貪之苦。你吃兩碗飯便夠,但眼前餸菜美味,你貪起來便多吃兩碗,肚皮撑得脹脹的,苦不堪言。這便是貪之苦。類似的例子可多呢,譬如對金錢的追求,對男女之情的追求,均是。

何謂「行苦」?這個「行」字也不妨從「恒」字來理解。世間任何物事都不會恒常不變的,譬如生命,本身便是有起有落,有始有終。如果你說:時間不就是「永恒」嗎?二十四小時,周而復始,日落西山,黑夜隨來;天黑後會天亮,不就是永恒嗎?—— 你以為日復一日是永恒?時間一分一秒的過去,睡一個晚上,鬚根也出現了;幾十年前,你是青春煥發少年郎,今天可能兩鬢飛霜,永恒在哪裡?一切都是「假有」,都是無常的,如果你追求這種「永恒」,你實際上是在追求「苦」。

花開花落,順其自然吧!順其自然不强求便會脫離苦海,順其自然隨緣生活便得大自在。

## 大屋搬小屋下吃一頓便飯!」

一天,阿清撥電話給友人:「如果你今晚有空,請來舍 下吃一頓便飯!」

「有甚麼事嗎?」

「沒甚麼,祇是我剛搬了屋,慶祝一下嘛!」

「好,你喜歡甚麼禮物?你新居還欠甚麼家庭用品?」

「不必啦!我是大屋搬小屋,太多用品放不下!」

「你怎麼回事?又不是缺錢用,怎麼大屋搬小屋?」

「哈哈哈,沒甚麼、沒甚麼!」

他在笑聲中掛上電話;對方在一派狐疑中來到他家裡。

果然是大屋搬小屋。過去,阿清一家四口住千餘呎,新居呢?恐怕還不到千呎,是八百呎左右吧!的確細小了許多。但奇怪,今天坐在這小客廳裡,却來得特別舒適,毫無擠迫感覺。

阿清說:「我一切從簡,沒有必需用的東西都放棄了!這好比金錢吧,夠用便行,何必去無休止的追求?」

眼前的阿清,看起來很快樂!

「真羨慕你!」他朋友說。

「請不要這樣說,我今天才懂得——屋的大小其實不是用尺去量度的 , 心有多大,屋便有多大!」

#### 集. 體. 回. 憶.

## 大小黄鸭

前一陣子,維港兩岸又有一番熱鬧!

兩隻大大的黃鴨遊香江,把三年疫情的苦 悶也一下子掃開了。就像人們脫下口罩透透氣 那樣舒暢。

兩隻黃鴨,成雙成對,比起十年前的形單 隻影。當然愉快了許多。市民大眾也忙不迭的 拖男帶女作近距離觀賞。是那一個星期的「打 咭」最熱點。

要不是因為風風雨雨、酷熱當空而使這對大黃鴨迫得多次的維修保養,我們也不曉得在保養上是如此慎重吃力,真多謝電視台的「追踪介紹」,我們才曉得輕快悠然的背後是要這樣重要的「後勤動員」。

有一位被訪者說得好——

「希望再過幾年後,我們見到這兩隻大黃 鴨拖着一隻小鴨重臨香江!」

這真是好主意。也聽到另有一位「年輕父親」說:「十年前,我與現在的太太是拍拖期,還未結婚的,大家一起來到這裡看大黃鴨!今天,我們是拖着六歲大小女兒來一起觀看啦!」

#### ---這就是人生!這就是生活!

這隻大黃鴨的造型,你也會覺得似曾相識嗎?我相信今年已做了公公婆婆的,在很年輕的時候也看過這鴨的造型,不過那是「小黃鴨」,幾十年來,這小黃鴨不但成了我們的集體回憶,也同時是一代一代的承傳下去!

今天在玩具店裡仍有售賣呀!



原來這小黃鴨是一位「玩具大王」創造的, 他叫林亮,今年百歲了,他是香港玩具製造商, 這小黃鴨還是他大半個世紀前的產品,而今天我 們看到的這遊香江的小黃鴨,創作人是一位外籍 人士,他今年才四十多歲。換句話說,香港這原 創的黃鴨在面世時,這位「後創作」者還未出世 也。所以,有一位行家說:

「這位洋創作者既來到香江,何不順道也拜 訪一下這位年俞百歲的原創人?最少多一點宣 傳!」

話雖如此,不過我們也不必介意了。能夠長年累月帶給我們三代人的歡樂小黃鴨也好,遊香江的大黃鴨也好,會給大眾歡樂的,都是好事。









## 人一大晒

我們每次看到這個「大」字,有什麼感覺?漢字既以象形出之,則一看這「大」字便很自然地聯想到「人」。人的形象怎樣的?兩手左右伸直,一雙腿也左右地伸張開來,這不就像一個「大」字嗎?

原來,人與大亦真的很有關係呀!字既是由人去創造的,則作為以人為本位,我們在眾生中總有 一種「高高在上」——大晒的感覺 。

這個「大」字在開始創造之時,其形象便很像一個人,慢慢地,把過於人形化的形象收斂起來了,因此而變成今天這副樣兒。

起初,這個「大」字中間那一橫是垂下來的,就好像一雙手垂下,但慢慢地,把垂下的手提起來作左右兩邊的伸直。這潛意識上我們也不妨理解為:人,到底有那點「自己大晒」的意識,於是撑手撑腳。撑開來了。

#### 大與太

當我們在研看這個「大」字時,很容易會想到大字加一點的「太」。

兩者有關係嗎?原來它們的關係還來得密切呢!本來起初是沒有這個「太」字的,都是與「大」字相通。如果把「太后」寫作「大后」你不要說人家寫錯,當年的確是這樣寫的;我們在看歷史書,經常看到一個官職,名為「太守」,古時是寫作「大守」的,如果一時之間記不起兩字共通,會不會問上一句:「咦,究竟是太守官大呢還是大守的官大?」——這當然是說說笑話。好些時,有些人是好賣弄的,——賣弄自己有學識,故意地「棄簡從繁」,譬如寫「太后」故意寫成「大后」之類。

其實這是幼稚行為而已。大、太兩字既然早已分家,又何必去賣弄?——唉,有些人就是喜歡這樣!