

出版者

內明雜誌社

傳へ遇。晚三學有 傳,。傳 僅个義橫作為、, 爲印論度婆揚提 初度典中之中婆 ie. ,觀名觀へ Deva ,法心 ,六代月譯之亦記與史迦意教間及教用義為 過記瓶卷 之有十正十,提處有二曇,那為放,其 銳 重以。龍 龍寄說在年加俱婆 。提等曜漢提 一樹 **一論師要代** , 未樹 :壯間以付傳 , 能語傳『年一推闕 , , 。定如雖 享中燈後 受 ,不學才提。。然 天可絕冠華婆龍提名 年以,世横成樹婆為 得法,溢為入在傳 , ,事傳鳩 及 知教妙, 龍滅世記 而 。施門 敵其譯佛教弟 。 弘辯 雄樹之之, 據揚光辯弟年年但 一下,所論教思子 爲 西迹上摩 眼推顯具典 其 · 想, 外 ,前超子,代所 羅 與尊揚之 觀由史傳 大為中博識 之 道什伊,羣 ,大,記 是者承 ,是約僅均 弟等 人我 ,可, 龍 所是惟銳在為能極 與載提提 在利佛才 子 提 知每樹 譯賴衰不龍西由簡 漢。婆婆菩 所 天耶教辯 婆 ,以中 神提之,所提龍觀, 婆正縱製婆樹學 • 耄可樹元近畧 害提 當之第代, 婆山 所外記薩 0 ,

後四,註法薩 婆 . 偷有 。 定婆執, , , 盡度歿元 , , 一得三藏者史大相度後二弘 的一 論,所的為師修 , 博博擅辯由以。現子學並在諸一因,傳體同化,百敎識識名天這,他在國三為西法一緣南中可,衆提八造 些「的印人藏副藏性大傳天所以然生婆十論記付家度」。王史:唐」竺說確自,曾年, 述法庭半、根,傳:西說人記認其沒長間其 雄淵 天 才 辯 覽 丛 0 羅 9 , , 不才 爲 可藏 , 島 ] 據但中提域 :,頗的事有住去於 什 諸譯以因是之錫這其,婆記『龍爲國的肯緣個最蘭些自提菩」初樹不 僅辯 • 迹提那世龍 爲超 加及爛的樹 其絕所提定傳相南島史己婆薩卷託菩一 以其 陀,寂 二當端之傳發爲日四生薩。 稱富人王所心錫:說南弟羅 計遇寺畧後 婆 史, 推 0 \_ (Nālanda 傳擅 傳 說南弟羅 0 算害 遲 , 所名叫 爲有,子記,蘭 : 天子什 之 說 吾 推 龍尙 『的與」,從島父『竺,譯 尊婆錫,提座王母執土婆「 ~ 定事 . 天 記 樹活 下註 -, 0 二躍

.

e 11.

幻

生

深獲國王器愛。 軍井然有序,知 衛士,提婆易昭 去感化國王,而 出 識 勝 信 切 流 羅什譯的提婆傳說 中 Prayāga ) 敗章法 ·印之華氏城(Pāṭali-putra)、 那 智 家 雄 與 行。提婆為了傳佛法於南印 (支持 辯 天 , 俊彦 對 提 責 謂 水其 詪 ! 誠 辯 能 詞 0 物 也 人,並以靈異而使國王深信國王器愛。國王問其為何人然有序,紀律嚴明,『威不,提婆易服前去應徵,國王 0 · 方欲受業 彼乃投針 度 婆入龍樹之門 義 清 名 ,舌戰百家,  $\frown$ 敎 , 囿 前 也 日 0 , 0 ,默然投針 4,盛滿鉢 註八し **済**清高。 化百 0 ? : 時 遂請受業。龍猛曰: 席 濁 知 , , , , 我幾其神 提婆五體投地 提 默無所 提振詞端, 誠乃寫瓶有寄 無言妙辯 門 由 等 地 , , , 1餘萬家 雅談 彌満 婆並以論 國王召集諸 後再作傳播聖 龍 , , , **,先騁機神,** ,言談者皆伏 温<u></u> 冠 日 ・ : 無間 , 玄奥。提婆 遂窮其底 說 0 水 , 戰勝羣雄 南印度諸 常與外道 察微 弟子 , 入 , , , , 佛法始 仰視質 其在是 **一敗以頭** 但投針於。 + 持鉢,懷 · 次 · 次 · 次 但 得 , ・後學冠世・1、微神・雅懼威闘 龍樹 澄湛 Ē 方外道集會論 ,一心歸命,曰:而今日:復坐。今將授子, 國王並選其爲將,铳頂邪屬,「「「」」」,「理敎的打算。一次,南印度國王招募南印,他想到擒賊必先擒王的方法,先」」,「信用邪道」,佛法不見 , 傳燈不 聖 。此非常人 保信不疑。因此,何人,何以有此古 (相謝) ~ 論辯 , 聞命 莫測 | 歟 傳授中觀奥 義 盛 , 不嚴而令行,德不彰而 0 , 抑首提 行 盛 使外道無不 o · 汝 持 是 按 於南印 □威嚴。□ 爲條件。 忽覩威顏, 絕 日 : 一德若 而 疑 , 爛陀 , 妙辯光道 満而 成為降伏外道 心 ,法教弘揚 已 而 N。昇堂僻坐 獨自 辯 , 夫水也者 0 此 迈 (Nālanda), . /義之後 宜速召進 龍 0 , 示之,比我學之智問· 0 水 , Ξ 負 前 披 以提婆爲論 才能?提婆答以爲 , 宜 猛 龍 , 卽 以提婆為論主,嚴定,提婆得到國王的崇 ,至真 今而 速 月之内, 日 靡 示龍 , 猛 , 將 我惟 , : , 命 彼樹 , , 日 徽 隨器 改 的 又周遊北 : 提 後 0 入 智 之 開 伊人是賴 , 的樂隨 宗 而 妙 矣哉! 彼何詞 尅 **衰**耄 談玄永日 , 0 , П 義 婆 新 提婆以博 鉢邏耶; 屋 理 , 府 久稀 龍猛 方圓 對日 而 敢 0 譯 避 提 從提 一。依據 聞 , , ,  $\cup$ 坐引 遇斯 命矣 法王 先 遊 清風周,: 益範也逐何 若人 乎? 雅 <u>ب</u> 印 0 婆 幸 覓 婆 伽 與 \_\_\_\_ , 知

○住處史確誠也欺法追。 國其伽傳澈至。,之截 附地藍裏見此汝妄實兇計 可 , 解 號 遺 爲 泣 法 妄 , 於 勿加破遠兇恥 つ燃 , , 以 羅 得誰 官 截 🛏 著 患 下 害 汝 提 起 , 刀其 註 累 視 腋 則 受 見 就者 以 labhadra  $\frown$ 腹 此 師 婆 憤 提 , , , 等 思 全 之不所出王 手 無之實 爲 羅 近 0 0 , 了 , , 平 說 外俟 0 爲 傳怒 婆 九 依こ (求之? 實 Æ 尊 的直 後僅甚脫 著 0 道機 復侵 焉 便 0 道 : 提 L-----才 【無受者 受之者 者 ž 萈 提 提 確 蘭 到應 記深然 ,心 阚 隨 , , 困 0 \_\_\_ 弟報 婆 說 火 之史 爲 伽晩那 婆 無 著 也惜 他的無 , 而 婆 衆 汝 我 吾 卽 子 復所 之 , 0 尊 海 說 提 那年爛 於空矜愼 大 依 釁 實 高 其 諸 0 0 有 以 突 因 , 。 屈 提 實 婆 者 號 他 觀 實但所 陀 出 三刀衣刺 , 龍 無 , 誡 到則而 不 汝 出 , 弟 婆 此 , , 之而法入 之日 無有 自 0 ~ 他 佛 樹 之 遂 以 咷 亦 這 可 念不汝惜 未 焉 兇 日心在 子 , 使 滅 理 蟬狂 但 Ram 才 徒 種 無 裏 苦 我得無 0 得 鉢 向 刀 , 懷 南 提 , 全 嗣 滅 等 就 巴 後 蛻追 害 : 招 不 身 提 , 主 法 未 盂 , , 有 0 , , 適 怨 印婆印 者 提 到 聘 體而狂 善 人 未 其 , , ıganātha , -無 爲 而 名 利 得 在婆語 提忿度 , 未外 婆 此並 南 驗去 業 諸 林 苦有則苦 者 在 , 悟為狂不 , , 法 吾 提婆 化能道 , , , 入 誰法間 與 未 方 而 南 了 0 以 0 之心惜 此 惜 忍坐 提 婆 身 , -----的 享震 前弟子 叙 哀 滅 -者者 赴印 無從 彼 親 之 無 有 者 處 雖 , 所所乃 婆 日 人 外 受 身 鷩 安受傷 [實 付 及 樂 樂 而 化中地 我 提 悲 誰 天 人 欺 應 是 情 林 實 : 與 道 , , , 0 所 法 , 論 其 度印方的 婆哀 , 寃 相 о 爲 自 大 9 0 惜 重 必 汝 間 其 \_\_\_\_ 弟年 望 藏 遇 患 付 衆 臨 狂無忿 當 度 修 菩 也 害 誰誰 繼 苦 苦 , П 汝 倒 經 師 子 之 , , 而 徵 因 害 生 習 薩 終 人毒 不 法 , 0 , 賊 寃 攏 樂 樂心 之 惜 捉取地以行 從 中獲 旣 諸 緣 之事 0 與布 害 之所 ;所亦 本名 於 精的⊾ 誰 誰來既 汝之 , 口 , 提 , 善 而 羅 無來惑無燒 提 傳 他外教 神 諸 訓  $\frown$ 害酷 , 哀 也 次 臨破 其 婆 有終畏 , , 婆 腋 在 道 ź о 0 誨 註 業 ? 誰 驚 哉 或當 急入上滅 L\_\_\_\_ , 人 我 他出 懼 , , , , о ο 天 羅 達 論建然 報汝 但 所依 來 十 怖則 愚 割 無 罪 ! 顚 0 師 弟 家外依 , 志 主哀酷者 心 人 無 聞 賦 記 西 跋 辯 立 在 看し 爲 誰號 倒 相山 , 幾 依 前 子 道 羅而 , , j(Kāñci 非癡截咷 乎息 剛 相 藏 陀 \_\_\_ 西 提 觸 , , 所 得 去 我相而 弟什內 , 史羅 婆 銳 合 並 +藏他 害 毒 ? 著 廻 酷 , 浽 以 離 子 , 並 譯心 身 倉 之 我所諸 , 長四的的訓 欲矣  $\frown$ 見者 名 , 之 , 汝愼 向刀較藏 , , 的却

| 文譯」(註十一)。<br>文譯」(註十一)。<br>文譯」(註十一)。 |
|-------------------------------------|
|                                     |

- ^

- 5 -

在聞。只 話亦佛交你出在禪期是到,禪不若 是必代想不不定求修這 僧行雖 -• 是 定說講 說次優有每須 團者 , 做修但 、煩學兩出、是 堂諸 修可我禪不不惱小句於不幸 中看 一兩波 它 個 , 位 來佛次離深學禪能佛定指斷的乘話觀斷 , 運 修 居 但 記的尊刻佛斷 產的、示惱澈的, . 煩及學 彌 士 他 當此爲 者的者 惑 生大不學煩底,必勒惱有佛 ! 緒 ,極叛斷佛二斷不然 與時 人 彌所 意所 著的 福法 今 彌成勒以義當 是為徒煩者?除論會薩精 7, 為 般勒佛菩說在這 天不?惱 是感 如 上神 ! 聽 夏 . , E 樣經利問的積果是修到生來今聞 出還 無薩出 , 曆 家是疑授這我去地的題精極眞佛學很經山 日佛 Ŧ. 人未一記兩們做義後確神的的法大驚 出 中。 我法 月 , 一要。 斷, 句是的的果實來修如行乘奇 , , 初 諸但說話不,大!極」禪此者的。而不對在 有 \_0 ,可但事在爲,定,的,因從修諸這 著 漏在他 金 試應依在優禪位局剛 很的以將是不 「,此嚴難行 不修禪定、 佛 大凡斷來因知不任我重道以問有佛一 波定講勢法 的 夫煩繼佛 • 修何得 你斷你精法般離 , 曆二五一九年夏曆 • 的極 會 禪人先對是煩的神禪學口不佛為定不為這已惱學,定佛裏斷法動 不 惱我在 , 為 日 同縱 了而前 , 然生在後從死這諸 得交 如經 0 ,佛怎等者說煩,亂 • 我 其 不有代不著反究麼行的出惱是的們 所清有魔而爲可去觀的」 他 佛為個經 斷 一時 叉 的出急世律 煩懷楚 個不要什以實 念。的拿代 聚 腦疑的正成人麼「踐, 驟兩出,集 」的,確?「?不,不然句不不在 這,學的或拿現修以論看話修能般 聲 家務間中 型 · 四 聞居的成 , 僧住聲佛不 Ŧ 囑 兜行但牟透大 畧原入以 ! 勒勒其來不像不, 月初 彌率者 主尼視像 過因內一如二 如這斷總 妙 9 , 勒淨所要所 個 去所在肩是 • 而!怎此樣煩是 ----, 的土能的弘不出個 彌尤麼 ! 在看担心佛 的惱 精 , 當心也勒其不反 。的做還揚難家不 1 , -----進 日講於靈 還 , 得是的發人修 是以?相欣也 令 爲 而 個 ,不 以發因印然就 有但到付佛現 , 禪 彌 人樂說 懶 似 懈 勒 禪 希現此的的當 是的囑法他因定 覺修 次 惰 平的 望它,師接仁得禪我 宗西? 的 得禪我和是 彌 ,是他 5 如 向 方彌勒所個沒不 特 尚很法 一峯般若講堂 座積們道他讓可 來彌勒菩教不有斷 殊 當 • 区区 修 , 傳 陀本薩化愧如煩 諸極對契這的思疾成照閑 風 行 說淨是 , 的得法惱 格 位義這 , 個向 議斷 佛 理 的 , 土爾要各到的的 • 兩假表佛的煩者 的 , 應 樣 獨 的勒彌類佛修出 對亦句定示表這是話彌,示 子 . 惱 名該 有 , ,示就的 弘淨勒衆陀行家 就 H 受 , • 彌 要我, 是 揚 勒認 + 全生授 ,人 : 到 是聲 彌 不勒 加們不沒為 初, 的 力 記但, 佛聞 , 勒佛 知老 特所應有他世 祖佛 領担雖的如在 說 行 的為 是 , 泇 在 導當曾大從 別要單一確尊 者竟嚴什那 -----了 無者起付菩彌般 葉 注拿從點是 ! 次 然 厲 麽 , 樣 尊 量, 來囑薩勒人 ę. 意出字眞當願我 感為 阿 要 的 者 壽接 • 特看 其 ,這面工來我當到他斥 , 來 入 不個看夫成未成極 經引這他如殊來 授 ,從 不

記講

.....

麼

可精

易來應

,

定

鷄

中人豈的教的,

,

足是上不者釋現乎

主表似

迦去不

也們是聖

山付生修

,佛來

6

輕神而怎的作者的作在出禪

彌彼是

忽的深敢勒彌彌明起但!

佛大記

現佛修

莫佛不家定

是如的師禪戒遊行行而得菩能日 不為 的二的 個 • 模 到中彌 . . 定 知 衆 就 不 持 範 不 俢 說 要薩 做盤 • Щ 0 了 俢 作 乘 大 佛 勒 , • 忍玩因嗎禪到! 定修 到起 畧 聖 菩 修 戒 , 行 ? 彌 此生是 陀 假 。 在 習 勒 而要瘋 行 要 「不辱水爲 雙 者 薩為 、所 , 定 將 , 其 , 腿 以菩瘋不亦 菩 落 彌能 Ż 的忍以 這 應 ` , 甚 是 , 沒他 釋 人辱並 入 些 該 勒 因 精 而 薩 至 位 爲薩顚能所 其 授 有 經尊 , · 不小功重 苦 爲 當 彌 眞作顚以不所 是 在 末 ,心會 修 記 律的 , 進 大 特 知說席 善知說 席之 薩 即 來 不 所 菩薩 勒 而慈專乘 德 在 薩 看 精 墮 定 的怎的凡 識 • 具 ? 殊 當 暂 「 右 所 這樣亦夫 不到 的 是悲修的 智 進 入求 有 因的中 衣 , , 無煩 福 樣的不的 甚 慈 眞 禪o 慧的道在 暇 驅 的 而 ` , , 伦 肩 , 以菩,表薩都 在上苔奔煖使 煩惱 ,表能眼至種 那現以光登種 以 精定彌 德 我 爲說 心 Æ 種 • 持 蔷 在 進 勒 不持 坑 利 敢 . • 到 , 9 是踐馳道菩奔 蕃 足戒現 苔 益 合 實 等 斷 俢 就 爲 來地 肯 等 , 功 怎 彌 , , 再也沒有辦法記念能去時 可菩非看 踐 功 煩 薩 這定 • 著 他 上薩馳薩 莾 德 定 勒 , , 會 待 著 , 薩的不奔就所悲像馳 茎 德惱表慈 道於 能薩的的薩 忍 種 , 的 受 彌 , 上菩陀 辱 薩 悲 那 亦不對 到 現 風 薩 0 造 就 勒 , , , 之苦 行一而 還 不 格以 應 智 現 時 成隨因不 • 裏 但 諸 佛因 當 修 苦道有 足精 爲 誣順爲說 的這 在 了 我位陀緣 爲 , 0 , 來 進因菩的諸 薩中衆法度 末 薩 人就 如 們 說這的 嵜 了 , 下 觀 生起象 薩說利精專 爲 薩 是 像 不凡 如 • , , , : 樣 還 牛 在沒那五有裏 光眞難那需 來益神門慈 大 來生 1 夫 彌的很 成 \_\_\_\_ 般佛 去悲 裏度 那 實道 道裏要,?就可救成不 Ż 多 • 他 勒 重 佛 , 在 的怎順樣總 俢 濁 俢 可中樣 所 是 視 時 彌 人為 • 0 法 之 不以度為但 勒 , 末 定智惡 行 以的的修 重 樣家不 不位 ? 彌 , 多 世斷慧 世 說布是施 廣要為 ,一度 罪 狀 生 可, 1 行 知久 叉 親 不 , 勒 能小大 末 前 小 大 菩 薩 立刻 個生敗不 衆 煩 施到大 修 斷 者 但作 印 1 俢 怎 , , 在 自 菩順專、處菩菩煩刻 薩論修持在薩薩惱就 就 就大能佛面是行得法奉 不布生惱 , 是施作 壞 可終 0 ,

氣 衆 受。,生 宰 現 難的本中心任 就昧 ,薩 命一做的所看 這 生 , 柔 ----\* 果 尊中而 , 不 自咀 又現 人 的 所 何 和切 對 , 確的 事 ,切個 幕 , , , , 說 慈 實不動眞身嚼今這要物正肉的日 特 羣 常不 慈型他觀 悲 甚 ,殺在作 爲 佛 諍 寶 大 從 實 從得為 別 弟 告正論 藹類們察很慈 劇至以的是什世 自 , 這 初雖佛 是怕 已 是不 子 訴 是 的的有一 少 精 現 的,一你 的還致衆個麼間 , 發然 弟 , 着切有 實 不這使佛果塊吃可世諸教眞一牠 不這使佛 上有人生殺用 演大與,業? 令以笑生 專 解 予 , 我 神 子 , 心很 除聞能 口命不衆能 修 日 免 世 ? 人 , 沒 不 多 伦 同生 超有 能界動徒這塊 屠人大極可 人問 不的所 傷 常 間 有食 禪 , 的 , , 養 怎殺間大重見一肉但佛 開不的本勝 勝予的以 定 類的 爲 需 害 到 的 到 物, 麼 的 肉 , 處無不 不的亦小的不人令一在小時食食 苦 苦 嗎 論看 性 而 援 而 到 處 肉 -----, 0 ஸ்ஸ் , , 難 ?家即對 都所但想 各 安 手 難 斷 當 待平 , 積 都 , 食山地的 天互的代肉 使任 有是怖不,並知各異畏應那不他 並 煩 , 的前穢 生 0 等因 極 是 人 肉 食 觀 根 , 感到相眞 人的土 有何是 殺 惱 本獨 爲 發 看 衆 經 本 , , , , 的類的忍裏是日 些一以不彌 於 自 羣 人 衆 使 揮 氣 到來殘不由來試生表基 , 、類苦 **,**殺知於很問 而,多人簡還 慈 家 什個彌因 勒的 家生心還什 這 去 生 騰 生 不 極 肉 現 礎 , 存生存害能麼為他 發 人勒現 從 騰 有 心修 有 生 麼 必 大而 得 , 0 去禪揮難着 家 定 慈 更 無 と と で 職 悲 是 邊 感 事情不薩 濱 久 家 遠 令使少們 單有 要 怖 什 的 是 最 彌 定惑是愈苦的 畏整得 麼不 , 狀 0 嗜 什促為勒 , 發論的生却生對大有來 據, 食的牛食 我讓動將羊? ? 個這正食 麼 因 態 1 攇 成突 而 爲 且人個因衆實 從類世人生是 佛同界 對 利 像 人 殺出慈 看 ,任慈各,彌也何心式經勒 0 ? 濟 爲 精 來 苦 們牠物肉的是 去 害 : 氏 , 愈 J 難 像 送肉則 V 我 神 人自 殺衆 ----7 的 , 切解嗎 佛 多 這 都 各 常 那 們 類然而進 現 法歸到酷 慈 衆 , 生 彌 , , , 因 這 生的 毅 除 ? 認 且口而 於處殺全 法 樣 忍衆普樣的 樣 在 Ξ 悲生的 勒 緣 , 的 生 象 能 以 是的 讓生徧的修廣 爲 存結 應 裏 實 你 世 盡充無 世 心? 菩 主 , 對苦 佛 充満 的類慈大 的束空其 富 ? 就在 満 辜 界 血 弱 每 觀 的 生 慈 的, 彌 因 的殺因 諸 薩 , 悲 慈 空間 點 的 大 是 果 冥 在 不都 覆 型心 勒 慈 是口 起 了 , 慈 經 事 苦難爲經慈 看 作是護 Ξ 心 푬 生護以吃中 律想腥小天端象如氏論 ,

7

彌勒譯為慈氏,稱為大慈彌勒,

是位

慈

悲

心

極

重

的

大菩

薩

•

| 實的,默默在做佛化工作,决不隨便顯示自己見不認泰山,當面銳遲亦不知道。奉行正常道的 | 良下畿家山,當面普過下て田倉,屋子三字篁於我國的很多菩薩亦然。看來是個凡夫,實則 | 凡夫也慢慢的走上佛道。不特佛世時的很多菩薩 | 夫,示現而為凡夫,以與凡夫打成一片,從而進行有夫,但若另外說法,亦是未嘗不可,那是菩薩示現, | 至於具凡夫身,這亦是必然的,因為煩惱不 | 所以得到佛陀的授記,這那裏是偶然的! | 正因彌勒久遠刧來,都為利樂衆生而忙碌,從利 | 如為自己的生死解脫,而急切的求斷煩惱,這不 | 以大乘佛法說:不斷煩惱而在生死中度生,才顯 | 很平常,不是什麼了不起,我們不能看到一不斷煩 | 追逐衆生隨緣救度,不特彌勒大士不斷煩惱,任 | ,不受後有」,關鍵就在他斷了潤生的煩惱。 | 怎麼還能濟度衆生?入於無餘涅槃的聲聞聖者, | 斷了,業沒有惑水滋潤,不能再招感生死,就要 | 條件,那就是要以煩惱滋潤於業,以業去感受生 | 入於生死,試問怎樣從事度化工作?但要入於 | 要救渡的苦惱衆生,都沉淪在無邊際的生死苦海 | 涅槃宮中發號施令的,而是要深入生死海中以顯 | 特别注意。菩薩度生,不是坐在安樂椅上口頭說 | 不斷煩惱,經中常說菩薩「留惑潤生」的,這 | 授記作佛,為什麼還是「具凡夫身,不斷諸漏」 | 彌勒旣本慈心不休不息的行菩薩道,而且 | 三 蒲州勒的留惑 潤生 | 的定力,試問這有什麼不對? | 務,從服務衆生中,調犬自n1內設法把他們從苦痛深淵中濟拔出 | 「「「」」「「」」」「「」」「」」「」」「」」「」」「」」「」」「」」「」」「 |
|-------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------|---------------------|--------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|------------------------|-----------------------|----------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------|-----------------------|--------------------|-------------|---------------|-------------------------------|-----------------------------------------|
|-------------------------------------------|------------------------------------------|-----------------------|------------------------------------------------|---------------------|--------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|------------------------|-----------------------|----------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------|-----------------------|-----------------------|-----------------------|----------------------|-----------------------|--------------------|-------------|---------------|-------------------------------|-----------------------------------------|

今是 爲 無 現 佛 成 人 個 億 下 需 現 所 0 勒 的 生. , 聲 經居謂像過住當這 在 佛 萬 者 聞 彌 實 經 相 成 的 於 弟 成 所 等正覺 五十-道歲 於人 勒 根 由 釋 中 當 佛 , 慈 龍 子 以 彌 , 今當此 來樣心華下一度樹 Ż 眞 據 迦 東 長 务 彌 怎 , 勒 的的 勒 佛 抄的 轉 樹 次爲之授記 -----• 樣 爲 兀 。一切 一天內院 叉 , 佛 幾 衆 妖 時 妙 穰 生. 使 出 生位  $\mathbb{F}$ 賢 佉 中 一 成 當 掌退 句間法 · 三 會 刧 世 言 但 , 攔 在 「婆羅門子彌弉切智光明仙・ 切七 邪盤位 輪 從因 o 轉 佛 來 勒 會 , , 曾 Ŧ 1千萬年 那 可二 輪 得 大家對 說 西 下 度 佛 的 , , , 約需是-生的彌 到 你 彌 當來 , 地生 到 的 , 不 到,果在 並 就 勒 西 佛 第 是罪 値 佛 方 , 成 陀五 且 苦 彌 住四千 得 在勒什佛 休 有 說 土 勒 然後下生到這 癙 介 出 , 人 成的 位 佛 勒 我們 、慈心 息說 菩薩 渦 些 來 現 , 始佛 紹 數 佛 , 有 世去什 邪 無 華 終如時次 麼 , 個 , , 貣 :麼燃燈 彌林園 摩因 歲時 道 當 邊 信 間 在 IE. 這之勤園 m 流在中薩 這金是 ·候 ? 1 受 緣不食肉經 是 候 記 , , 釋 , 確 -----什 如 我 , 龍 , , , 迦 訒 麼 佛 , 不 人間 如 華 以依們 從 仍 說 識 佛 來沒有 人照間經 勝 果 都 退 世 剛 0 衆 他的 0 明界座。 我涅 谫 會 誤 位 不 生 , 當法 ; 記 : 的中所歲告迫 於華 入 快 再 , 會 來 .槃 他 覩 管 法成 釋 , 一彌 在 中 佛龍 們 後 林園 月計 訴 切念需捨 0 ſ 迦 的 ---7 勒 這 , 這完全是 華樹 時 歧 佛 眞 我們 , 雖 , , 世 ۰, 是 算 , 掌 意 五 途 誦 寵 要 離 顯 界 當 爲 ,還下+經華,,
 從有得六仙樹約他 而 盤 的慈 來下 , 示成 釋 以 , 0 心彌佛 尊

8

凡在 知假個 的 當 苦 相 不 作 薩 當 平 菩 的 時 常薩 風 做况 期 看 格 0 菩是後 但 0 , 薩 做 ,作唯 都 和他是高級 中,一般都 日,一般都 日 這 所 度 假 有 是 應做的 金菩薩 位 是 相 極 假不似菩 爲 平 把事 ? 薩 持薩 , 實 薩向他 彌 忽 , 久, 的 勒是個 2然消 大 而且 看 的冒 , 充 甚 , 失所 眞 至 1 辺 實 顯 初 嚴 苦 得 格 初薩 極 說 好 爲 , 机如何度家 和他身份!一 和 的凡 表 , 而 的 月 表 , 而 的 月 。 》 來像才 奉 붐 是會 行 , 惱 菩處, 什麼 盚 薩 保 程 般 也 以 者 作 不 得 と 者 作 不 得 顯 容 , 經 出 人 過 自 把 -----己他

不的困很得胆偏,整味 隨慈口定個就不四就熟田居心,至世現 可缺,多吃說不苦個, 他悲常, 知是識句看知現士所因誠界在 乏使的 ,爲滿 世甚現 , 爲開行道。∟偈我的身身牽爲的是豈 難 受懷,爲他如。語們應 ,得地身是 固界至在 於、彌祝苦不勒 , , (的 固 人 方 上 史 可 然 粉 各 我 程 已 們 , 只 無 是 已 碎 國 們 到,有也是瘋從說是化後義經勒願的是旣 一經,所這 度使更在剩前 結 。人加極了例點到大存個 每感無端枯。辦了家有世 日到法的瘦如法頂誓的界 從下面的有名點不核, **,** 然 正 ? 布 勒 眞 但 因 不 常 當 袋 時 彌 說 當袋時彌接彌奉翕人是的無的當 他和刻勒觸勒化,間隨早法慈長 罷彈眞 新大下難骨很有 不而還 , , 下架多!窮手,是 知很手出遊尙都。到的,曾,順日容心的道博,語化,在化大慈示爲度衆下忍護時 導 安 在 而 , 後 以 境 樣 達 亂 中,這以看地今况子於到 ,精樣人來區日更。高了 似神的為三的人是人度極 乎生時的分人們趨類爆點 活代方像民所向生炸, 到的 環法人,受惡存的不 意麼終沒偈不時王,弟福朝勒能,認,的都年有,認人仁問子建時爲的懇這我追以笑一那識自煦題所莆現慈事切個們 落到生的還沒以管界不藥 了 活 窮 有 有 大 普 中 使 氣

忍

受

聞的去

報不!

聽

\*

\*

\*

\*

\*

\* \*

\* \*

\*

\*

\* \*

\*

\*

\*

\*

\*

\*

\*

\*

乘今要發大羣在得就佛深斷,慈,眞修給不來慈挽了都 心特有揚乘衆山慧以。入煩總心都正禪他致,心救人在 者以很!佛接林眼為現廣惱是,以是定如的於而的世類發 請批 , 一 多 如 法 近 中 , 他 在 大 的 精 更 深 位 , 上 慈 中 是 必 界 的 出 共 拿 彌 要 的 時 用 怎 們 一 的 聲 進 是 廣 菩 不 所 愛 感 通 要 的 憂 維 ,功能是般家聞不普的薩斷說,情過, 同出勒眞 毁愁 持 , 同出朝具,,切能是般家闻不晋的薩斷說,情過,毀愁持馳不大正但就修知寄發生行已偏慈行煩看假用理而滅苦和騁修士發行被行道身心界者的到悲的惱來定事智且,惱不許。 騁修禪那揚動認的他於學,所在每心實」,彌樣,總個濟在寧於禪那揚動認的他於學,所在每心實,,這的訓這拔!的 菩定樣大的為,不佛佛救能做個,踐不勒,分所慈人這聲, 是、的乘表是就是教者度體自衆救者不勒,分所慈人這聲, 大不風佛現不以一的,所認利生護。特大人別產心類黑, 道斷格法却大為位對看應得利的一悲和,的係出做預 」 評 \* ٠ ÷ ! 煩 請 訂 \* \* ¥ 來才濟的而,國和他所勒這來,特像身難或普從我都那 一能度,中如一疏們以以那不而德的,免給偏世以是麼 \* \* 爲發濁無國有向遠那得無裏捨大,是不!予的間爲猖一 閱 他慈一有狂回 題揚世怪雖深重。樣到比是世慈不個斷 的護般大的事 \* , 起 家 大 被 入 視 殊 的 佛 殷 重 間 彌 論 懶 諸 期來生乘認社山不修陀重修的勒是和漏 慈一感大今, 愛切情發天因 佛爲會林知行的的禪每所佛尙」 與, , (請是我法是與佛自,授慈定個表或,、 發以以不奉廣教己立記心,衆現菩而「 大我爲能行大,未刻作,疾生的薩是不 ,象滋揮,而 或生生彌要加 不, 起勤想深

| 部作為「無上」的亦未必全部首肯, | 乘行人固然對藏密的理一系,在整個佛教體系           | 所以要嘮嘮叨叨的說       | 者,則為西藏密宗的體      | 稱為「下三部乘法系,分為                       | 支,以密宗爲主。       | 系又分兩道主流:傳入                         | □ <b>吏</b> 串 攵, 阿 專 一 辰    | 個知道他是顫動化身子當<br>起去,去來真有亦自刁奪 | 定、行為也不怎樣的正常 | 口當園,有人自福固公人     | 慈悲稿堂、忍誠高生しる          | 昭伯・受回業人で、 | 500 | 現在我科会でいく   | 味,甚至各國之 ? ??                            | 整個世界粉碎へて         | ・苦華国素ロジン       | 補不満、可是に戻っく     | 胆高器是史原菌調文の                              | 得吃、身上只剩了粘理方       | 很多的地方、灌植端的锅               | 出,<br>止見人<br>計<br>面<br>調<br>表<br>一 | 一 密 的 商         |
|------------------|--------------------------------|-----------------|-----------------|------------------------------------|----------------|------------------------------------|----------------------------|----------------------------|-------------|-----------------|----------------------|-----------|-----|------------|-----------------------------------------|------------------|----------------|----------------|-----------------------------------------|-------------------|---------------------------|------------------------------------|-----------------|
| 本身而言,台密與東密也      | 與行持有所非難,卽是大乘顯宗,是頗爲孤立的。依遁往的情况而言 | 一些血脉的區分,主要是想說明, | • 度化际层度化的人能。如大朝 | 」,屬於「東密」和「台密」的系統;四部:事部、行部、瑜伽部和無上部。 | 的基心、再风格克混合者我們。 | 漢土的一支、以顯宗為主;傳入西藏的谷倉へす。オイール貝谷倉フラ、フラ | <b>高、豆、比專一永川テ斎、豆、</b><br>「 | 未智廬說密: 複子                  |             | ころと 20不與人門・什麼都自 | 「「「「」」、「「」」の「長風、葉意的が |           |     | の水と言語の最大楽が | 》·加公··································· | 語うりました。言葉を直接向世界内 | この目に見ていた。人間線管準 | ドレリノダンと的離苦。並以上 | 「「「「「「「「「」」」、「「」」「「」」、「」」、「」」、「」」、「」」、「 | 伝字する重くて全像人士分似鬼。麗室 | <b>进下、耐达入為的方法、</b> 加深人民的资 | 中去!在這樣的時代環境下,物質生产                  | <b>寉</b><br>談汞錫 |

\_\_\_\_ 10 \_\_\_\_

| 的人,示之以體系,導之以抉擇,釋之以法義。 | 有些不足之處,因為沒有很多位金剛上師,肯以這些青年的本美固有不是,但平情而論,嘉密 | 夏至青至りにとり下てい しょううう えてり ごり東移西搬,竟然開山說法,儼然一代宗師。 | 加本身希求名利恭敬,學密一年,即自行開宗立派,毫 | 太盛的關係,廣事涉獵歐美人士著作,而又不知: | 有一位青年,曾受寗瑪派(俗稱紅教)的法乳 | 界 | 關論著,竟想以服食迷幻藥來代替入定,如體驗中 | 有一位青年,讀了美國伊文思 | 習,於是,便發生了一些不愉快的事例: | 找尋學密的途徑——漢土青年,更只好在歐美人的 | 」的事。有資格,有傳承的上師不易找,故不少青年 | 但是,由於「密」的緣故,想學習密法真是「百千萬 | 乘廣弘於世。現在看來,這授記已漸見應驗了。 | 趨向。藏密的創立者,蓮華生大士曾經授記:鐵鳥昇空 | 出一系的禪<br>〕中逃避過<br>,而最近<br>,則 | 美青年,近十餘年來,在道家中逃避過,在「東洋 | <b>湃的新思潮。</b> | 倘有人導之以正,這衝動未始不是一股革新的力量 | 以順勢利導,則有如洪水猛獸,足以摧毀一切,而毫無 | 主,心靈無所寄託,故有澈底開放的衝動,倘若這種衝 | 放的社會所接受的。今日的青年,在文化與文明的衝突 | 份體現了「人本主義」的色彩。這種色彩,是樂於為 | 西藏密宗本身有一個很大的特色,那就是,他的一切 | 社會上也實在有這樣的需求。 | 一些比歐美學密人士,更為有份量的著作 | 遠比歐美人士為澈底,故漢土的金剛上師,實在有 | 史的淵源,遠比歐美人士為密切;漢人對密法的內 | 本佛教理論的理解,遠比歐美人士為深;漢人對西藏的 | 道理來說,漢人習密的歷史,遠比歐美人士為久; |
|-----------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------|------------------------|----------------------|---|------------------------|---------------|--------------------|------------------------|-------------------------|-------------------------|-----------------------|--------------------------|------------------------------|------------------------|---------------|------------------------|--------------------------|--------------------------|--------------------------|-------------------------|-------------------------|---------------|--------------------|------------------------|------------------------|--------------------------|------------------------|
|-----------------------|-------------------------------------------|---------------------------------------------|--------------------------|------------------------|----------------------|---|------------------------|---------------|--------------------|------------------------|-------------------------|-------------------------|-----------------------|--------------------------|------------------------------|------------------------|---------------|------------------------|--------------------------|--------------------------|--------------------------|-------------------------|-------------------------|---------------|--------------------|------------------------|------------------------|--------------------------|------------------------|

|    | 下次,準備談談藏密修法所依的「儀軌」。            |
|----|--------------------------------|
|    | 了。                             |
|    | 乃名之爲「未智廬說密」,這篇文字,則作爲一個楔子       |
|    | 期能發般若智,有以繼武前修也。今智仍未發,徒於文字上     |
|    | 修密的斗室,命名為「未智廬」,此蓋將有所以對自己策      |
|    | 」只差一「 智」字,但一字之差,蓋有如天壤,因        |
|    | 法名為「 無畏金剛 」, 這法名, 與 敦師的法名「 無畏金 |
|    | 年寗瑪派法王敦珠寗波車來港,曾為筆者作阿闍黎灌頂       |
|    | 容,用意無非在於抛磚引玉而已。                |
|    | 說密的資格,今不辭淺陋,擬寫一系列文字            |
|    | 筆者本入,在藏密中只是初機,距離金剛上師的地位很遠      |
|    | 的文字般若,無需因密而將之隱蔽。               |
|    | 抉擇各教派的見地,陳述一般密法的內涵,都是可         |
| -  | ?筆者以為,這原只是份劑上的問題。譬如說,述說密乘的     |
|    | 然而問題在於,是否由於這個理由,則不可於文字宣揚密      |
| 11 | 及上師許可不得修法,原是極其正確               |
|    | 清凉而就温補。故藏密强調「法不傳六耳」,强調未經       |
|    | 師指導別人服食温補,很容易就會產生懷疑,究竟自己是否     |
|    | 一旦公開,反而會惹起不良的心理,蓋宜於服清凉的人       |
|    | 只求對症,無此種症狀的人,何必管別人的藥方呢?抑且,     |
|    | ,予以個別不同的指導,這種指導,就無公開的必要。因為     |
|    | 起種種境界。——藏密上師的責任,正在於針對每個學人的     |
|    | 同,而起不同的反應——如觀想時,產生種種景象;入定時     |
|    | 益之處。然而,在修習的過程中,學人常會因個人生理心理     |
|    | 理由在於,藏密原是行門,故只談理論而不依法行持,殊      |
|    | 在筆者淺薄的理解中,密的緣境,應有一個重要的理由。      |
|    | 曾賦予以十個定義。平情而論,其中頗有一些畧          |
|    | 關於「密」之所以為密,格魯派(俗稱黃教)祖師宗喀巴      |
|    |                                |
|    | 者認為,這是西藏密宗應該作相當程度公開的理由之二       |
|    | 要避免世人對藏密如瞎子摸象般的探索,要滿足新機運       |

| 歷叔難俱說  | 諸法大地土  | 是名正解脫  | 如實知見者  |
|--------|--------|--------|--------|
| 離繫衆苦息  | 滅愛斷欲貪  | 長夜繫輪迴  | 流轉生死海  |
| 因積他世陰  | 諸業愛無明  | 苦集煩惱生  | 貧著其事者  |
| 是名為凡夫  | 於斯等作想  | 世間唯有此  | 愛念適可意  |
| 及第六諸法  | 色聲香味觸  | 是名為見法  | 知見集滅者  |
| 滅故世間滅  | 此滅故彼滅  | 生故世間集  | 此生故彼生  |
| 悉皆是二法  | 因緣尼陀那® | 雜含本相應® | 阿毘乃對相回 |
| 俱生受想行® | 識觸起相應  | 生於心心法。 | 眼色二種緣  |
| 萬法之本源  | 佛偈說二法@ | 無二無世間  | 有二斯有法  |
| 皆從因緣生  | 世間有為法  | 令衆悉悟入③ | 妙演清淨教  |
| 開示佛知見② | 宣說不二法① | 如實證覺者  | 歸敬無上佛  |
|        |        |        | 阿含頌    |
| 大風居士   |        |        | 阿含學概論  |

---- 12 -----

| 法法何曾法® | 無法無非法四 | 無法法亦法® | 法法本無法  |
|--------|--------|--------|--------|
| 得入不二門® | 厭棄二法者  | 故以不二言四 | 二法離於眞  |
| 覺乃覺衆生  | 覺者覺何人  | 覺乃覺二法  | 覺者覺何物  |
| 簡言乃覺法  | 甚麽是佛法  | 此是真佛說  | 遺教唯阿含  |
| 重闡佛世言  | 為復聖教理  | 蒙塵失光輝  | 有若如意珠  |
| 正法久已晦  | 去聖日以遠  | 惜皆不如實  | 華句巧文飾  |
| 所見自不一  | 如羣盲摸象  | 轉為博愛說  | 或以慈悲言  |
| 堅執以為實  | 或以譬喻說  | 竄亂佛教義  | 或以外邪見  |
| 理解隨人異  | 情見旣不同  | 坿會彼彼說  | 分破牟尼語四 |
| 衆生困算沙  | 釋論百千萬  | 深細難可測  | 幽微玄奧論  |
| 文繁句復澀  | 術語滿卷帙  | 迷途不知歸  | 捨本逐枝末  |
| 相名細分別  | 今者尙廣說  | 持者得解脫  | 一句或半偈  |
| 唯演根本教  | 平實無虛語  | 畧說示法要  | 是故佛說法  |

| 「「「「「「「」」」、「「」」、「」」、「」、「」」、「」、「」、「」、「」、「                                                                  |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| ⑰ 摩訶迦葉傳法河難,其付法揭云:「法法本來去,無去無毕去,可於一去中,有去有毕去。」                                                               |
| ⑬⑬世尊傳法迦葉之付法偈云:「法法本無法,無法法亦法,今付無法時,法法何曾法。」⑮ 即不二法門。衆聖由此趣入,故云門,佛教有八萬四千法門,以不二法門為最勝,在諸法門之上,能直見聖道也。              |
| ④ 僧肇語,見① 篇一,現代東西學者亦認為阿含為佛陀言行之著錄。                                                                          |
| ⑬ 梁任公謂:「阿含為公開結集之經典最為可信所含佛語分量之多且純,非他經所及。」見梁著「佛學研究十八⑫ 見異部宗輪論。                                               |
| ⑪ 見雜阿含經卷十三「二法偈」。                                                                                          |
| ⑨ 尼陀那,梵:NIDANA。<br>五部之一。與漢譯雜阿含經大部皆同。明陰處等十五相應法,故又稱相應敎。                                                     |
| ⑧ 雜阿含經,梵: SAMYUKTAGAMA 又譯為「 相應阿笈摩 」巴:SAMYUTTA NIKAYA 譯為「 相應部 」巴利文⑦ 阿毘,梵 ABHI,意譯為對、能對、相對。                  |
| ⑤⑥見同上「二法偈」。④ 見雜阿含經卷十三。「二偈法」。                                                                              |
| ②③見法華經方便品。                                                                                                |
| 不二法 」,又謂「無二之性卽是佛性」無二者卽不二也,鳩摩羅什謂「有之緣起,極於二法,二法已廢(不二 )則① 大乘義章一「言不二者,無異之謂也,一實之理,妙寂離相,如如平等,亡於彼此,故云不二 」,六祖謂「佛法是 |
| 註:                                                                                                        |
| 究竟法非法 俱舍名大覺 志心學佛者 請從阿含學                                                                                   |

---- 14 -----

空 諦的立與義因道四有種; , 而不一 義 根二 = 論實樣①,世本空去空。,的上世而的種漏,苦③,,的怎②俗不相法眞還不。面俗有人法,是集怎 事 個 相 無 三?此,,滅雜二樣へ 體諸勝 事 , 樣 道 四 同 的 相 如 要 可 但 相而名理重的差,,分混是種勝染知是道染諦名續 用法於 **,** , 第 粗 沒 世 勝 旣 · 別 就 就 別 爲 二 世 義 凈 道 佛 二 法 · 證 上 一顯有間義然怎存不不的一空俗世因有為種;是得期 第 有 事一世,差勝,了能在着然,談眞不俗果染欲,滅世世 相世俗而別義③解以;法了四。如同,差爭修道道間俗 談員不俗果染欲,滅世世**ン** 與俗 , 且的?證 ,有一相,諦因 , 的是別因聖爲 二因? 無 是蘊 是 ;世得次相個;是是有雖,指的果道有種果證 體無處可蘊間勝之和有依無依這依是生安差的爲是,得用體界以處勝義當無相人形證道詮聖法立別人無清滅世,用等破界義,明相,法無得理門智二,不而漏凈道俗 二相人,而所空也同說,法二, 又的,壞諸,④勝 , ..... 一九七五年佛誤日講於 怎,是的法如勝義相個空的分二安知的可;的而;諦是 能假有,,果義四提無所,染空立的眞名染。滅又,指相名體是是由勝重並相顯空分眞,境如方因佛一可是苦 論,的去淨如那 比安有後由體義 , 而便果的種以出集 , 呢立用智因上。 勝呢在眞人,,是是言安應意,說世滅義?當如相有也與依的立除思則,間道 ? 的,所緣看 ; 諦, 二。凈 然理,染可四二 PU , 爲苦的四 (2); 由知而, 道,就爭名諦空 怎 一體的生是 重 • 凈是無集因種 理實不相假安門空④因指爲二果道上在着可名立施眞怎果示無種;理 。起與 : 154 樣 個用 有而若的第 (1) 名 , 併我得非有設如樣應修漏 , 苦而 道 事顯依,二 世 是沒相,安差而,名學學 理相現世幻世 間 有集言 ; 的道 智 名 所 有 表 境 , 所 有 是 解 道 勝 世 不 為 勝 怎 這 比 着 勝 所勝證諍示界而就情聖深理義俗是 二義樣個, 知義 東理 苦? 西 , 四 契 義 的 論 的 。 尋 不 , 者 密 。 , , 凡 空 世 名 道 是 , 來 重 證 勝, 的 境 第 幻 同 輾 內 經 ④ 或 是 智 眞 俗 證 理 勝 斷 道 ,界四就了轉自,怎者無所如,得,於集理 因分世的義離 ,所所用樣也法能 ,是勝所前,勝 • 勝不 爲 別 俗道 而 言 , 絕不第義然尋證證五名可相了當指義以面慕義相是五眞,幻得,種勝名比,然二?名二滅, 理或 全的 , 是五眞,幻得,種勝名比,然二?名二滅,無勝如尋但的不道義依,而是空證爲種修是 屬 話與 。者相是 於 ;四 也, , 幻行。是理勝門而是沒眞得道世道與 假那重 可勝諍義 以於論眞是是有第尋,義顯是聖有如勝理俗, 名前的如絕能相二幻來?實勝智差的義勝,染 第三 名 四勝 安 重義 立世 廢面 , 諸生境勝所顯勝諦於所別道 義與凈世 , 9 0 詮四因是表起界義能一義,前知,理是,前因俗 談重此絕示言。眞緣實勝因面的二,與或二果相 ,俗如 而中果 旨四勝諸的說第如到眞義爲三境空證前者種而同 是 ,再 俗義諍 無第以 諦 , , Ξ **,**的 如 , 是 種 界 眞 得 第 還 世 安 的 ; , 眞論而同勝是 ;的是依世。如勝四可俗立 實一有 ; 是就如的尋時義無因道指二 俗若是義勝以是的因 體個體 因因, , 幻尋眞相爲理一空的依依也義名不。 不有唯而所幻如所尋。實門; 世二是世爲同如 爲 的世無 , 間體 二是世為同如同 ,行幻第眞而因俗 落這是尋能所 空指俗因的果一 後世, 言個根幻緣行是的所一如顯此論詮二一果;與四 面俗及 ,行勝而現立 詮道本所到的不 ,門空樣差也前諦 = ,事 理無緣的也可而的義言的名前而眞的別就 重是理 \_ , , 唯 是言尋是真的眞為面建如。諦因種也 世 屬淺 , 分的, 别,是 言說幻一如,實證三立,第。為世是 無深 是因 俗 聖而智是有說的心切,在的得種,同四③有俗依 體的

- 15 -

紐

山約美國:

佛

教會大覺寺

e.

٩.

· 111

智

有有,而立別安是勝,聖這為二的

, 的俗化俗

勝

到指 異 金 還 人 多 , 理 件 般 , 證 大 佛能 語剛它生麼多,東人佛明家者經如真的一一西似的,所 陀 所 的 講 ,也何理不次次,知遺因聞 說 影 過 的 像 了 教教 法 , 聞 而陀到 思 的 理 , 思質教歷 而 得 其 理 解 ; 佛 陀 所 法 說 語 凶 衆 陀 麼 岁 九, 连 白 翩 語 此 如 親 的 一, 要, 一, 者 佛 何 證 渺 次 這 發 是 個 證 , 陀, 宇 茫 失 個 明 依 道 明 不 在 就 宙, 敗 道 一一 理 的 的 敎 法 ,

- 16 -

他信 ,而個修 相 , 而 是 大 說 所 的的 了一術行 道非發指半的以 宗學 語 而 根 , 解 理行慧戒 是 能 , 教佛學 一 0 言 據 是 ,定佛或成 , 理而是的上 無依慧 也 弟 弟 爲 只隨的 二各  $\equiv$ 子子 , 面 就 法 Ξ 敎 准人學人起佛 別但的 , 是達漏無 造所法 是而 佛 從到學漏 分 說的 , 學 析 人 不不 倒 , 此的修學或的 , 方可相呢 信 可 行而是 , , 就 0 , 仰易是 分 ? 學 以自 連 果 菩 得 , 言 是 貫是佛 生真的 是那的薩佛在 , l 覺 覺 而退正 。 的 就 與 什就 ;所陀理 不志的凡 ^ 佛佛 麼可戒造認 , 。 學學這所學 准 以為的可也 人, 佛佛佛又說, 果獲 人 的 無 0 , 就 研 的不的這 就證 上理就是 敎 , 道 究是不 人然法 \_\_\_\_ 理是無菩闡稱所 無上提明爲謂上正本了經佛 了 的准 , , 學個 0 許解應實理術 ;而法分由理以成 , 人學先則而語 與依學學 可 等 , 佛 能 足 進 , , ,的所就明愈後四 又。證沒教明,個 教研理明學言, 行 的究學白佛的學 大行走 是的怎如的有而部。能目果精知 教的佛佛與;佛 ;須階 ,學佛好是 夫起凡 乘 法 0 , , 目果精知相加段 **,**佛定是闡。 在聞夫他有非分不行與,進理反考,同思的們學有的過走足是勇,的察好的修學修得長明話呢,不猛由愈思像 是 不那的學像指 證道 ,行深經 具是是道有其迷理 這實 知長由,理是 實遠定行,佛 , \_\_\_ 踐

> 必又果學謂 義 含 , 眞 定有於理解正 理 有 離 **些**有 離 足有 於 達 **時** 丘 而 學 不 要 有 佛 弗 研 差 教 若 求 開 研 勞 究 別 教 不 , 理 存 前 佛 學 究 別 教 不 , 理 存 的 遵 這理 理? 證能在 丙 , , 種嗎? 能 這唯 ; • ,行 , 邏?懂求樣作雖得顚 輯這得證,學有切撲 壆 1 時 起 , 學 有 切 撲 的 樣 佛 與 研 理 專 , 不 道 學 學 研 究 研 一 這 破 理 佛 , 究 佛 空 的 洋 釋 迦 佛 理佛,究佛究的道的 ,不能能學而究我能 不 因 是離眞分理不,想有很佛正而,求那任眞 修 妙行 [顯學學 然,佛 爲必證是何解 二定的無人, 的佛 嗎 學學是求普意認的 佛一佛證通義的實 詞學呢典的。 , 行 同內一?籍一也詞亦, ∘ 佛 , 如教所

彼 妙 云 岸 果 : 三彼到 了 , 薩 成 勒 不 ,今 上誦 種岸彼解所法的義這岸到謂,, 是 緫 日使無 普 , 謂,,更本釋不的讀比賢 布究不沒來迦致混到的菩 0 --- 1 賢普 訓修最清不就度智菩因佛話大釋此極凈同是也慧薩地果:阿 • 名六 各可」學 「僧 殊 0 發 • , 依各以。處菩 有業,而大什;來然願  $\equiv$ 言 法 勝 是 沒祇 ,得瑜的說在 提要 有刧 , , 麼或解的, 能能妙伽別,這畧心經 天修 可得果論名就達菩。,。是 大者釋生每功能一起日 有六 長生成 裏 , 可達菩。,。是我六學時的的見到提論用到六們種菩修彌, 德令下最讀

?

於

諸

岸

;

是

故

稱

,

波

,

굿 通

何

0

- 17 -

差 硷

(未完待續)

麼 視 滿 而 , , 賢 、 而 洋 語 之 つ 說 驕 是、 可的 星 11 為 胡蘭 F1 入癡 7羣就福 人婦聖 是心氣態值驕傲 見講 道、驕値倫是謙易有孺,凡譯理。了得傲一據到演近 的慢傲得,驕,經什能沒是者的如,欣二詞說,中些 一 二 驕 自 傲 人 上 麼 道 有 中 一 一 今 但 慰 字 , 這 一 , 年 大疑詞傲以的道說值。不國時斑「是或的說是些固來」 1 ○ 案 部 做 以 的 追說 值 。 不國 時 近 「 是 或 的 說 是 些 固 來 障 , , 」 為 來 惡 : 得 從 教 人 想 , 值 比 自 原 他 西 時 然 , 礙 名 佛 ? 了 由 盈 ¬ 驕 佛 人 , 不 實 得 ¬ 慰 文 新 文 髦 常 ¬ ,為 法 不 。 而 天 傲 法 力 照 出 在 驕 值 」 意 , 翻 的 常 値 傲 五 上 得 惟 好 道 的 上 戒 理 相 可 傲 得 之 義 是 譯 智 可 得 氣 鈍 很 , 愚 謙 虧 。 說 驕 都 應 哀 」 驕 類 ,將 輸 識 以 驕 不 使 少 智 癡 。 盈 , 傲 能 詞 ,一 傲 ,但 惡 入 青 聽 傲 除 . ø 1 示由是 人間 12  $\mathbf{e}$ 可何 大学 除,用 一的知彙其語」如從語的年到」 者小一而 符仍事 ) 般 是 · 看人這盆 切,道的實,,譯一當古,,一 有驕,敗洋竟還成些成老就就語 慢 , 9 值得驕 要就多 來,其謙 済者驕筆人然是□譯了新更是, 法必傲罷的這要値文好詞是一頗, 敗是了原樣含得中話, 口般為 如的他。意的蓄自去。說頭所流 月,小中, 想是數 是有的地 入驕是 . 道傲概 可所盈道 如的做。意的蓄目云。說 與 ጠ 机 影道人 ,流一豪看我他禪謂行 幻理的 也行點」,不古了文, 泡,惡 許,,,似曾老。人我 影可德 並也不就乎去, 的們 **憐成,變** ,,括 又,就盈 難也在 可才是而 ! 就慢 難是字 笑會指流 3 他, 恋 計, , 似 目 彩 可 德 並 也 不 就 乎 去 , , 說 之 不 可 太 已 就 考 是 轉 無 一 是 見 像 經 是 證 我 轉 服 人 , 驕 魚 有 我 逆 日 1 五之難鈍內 的志自謙 ,得满 . . 筆在 到意之鬼底满意神 下達 ! 使, 傲 之貪 い。官員 也名常流 皆不自空知古 傲 人 魯 驕 國 洋 早
 , 崇 的 傲 的 人 有 一、 有, ?害 什傲自盈 、 順

1

死麼之 傲,或世果 孤個那會不,傲傲 業可何 氣又有俗。 芳心一受開很。祇 ,以足就而增行的一世自浮個到的難所是就 然,子死麼之 說 學不,業可何 現德但第 現德但第,以足就而增行的一世自浮個到的難所是就 在日良一認誇驕世證加持纒個俗賞氣人他攀從以出一 常進師要爲示傲俗聖幾,縛學中、傲,傷生他越於般 見,喜着可他,來果分也,佛人潦的願害兄身是一所 少道歡是以人若說的傲不須修犯倒人和。弟上驕種見 起 約 也 前 代 倒 人 和 。 弟 上 驕 種 見
● 氣 過 知 道 此 終 , 一 前 , 聞 傲 盲 來
而 裝 對 的 病 生 很 個 面 這 到 的 目 說
□ 點 一 人 , 。 難 驕 所 種 驕 人 的 ,
□ 器 一 人 , 。 難 驕 所 種 驕 人 的 , 21 數業教去自。 講 , H 同易酶傲满如才功道成,氣自不能名 4 微說人傲,自凡 有自的,的內滿是 眞滿天不氣心情驕 正的道但息越緒傲 ,門個,尙 與面驕切不 • 善, 傲能學富 , 才 友時的皈問貴 21 也常,依,,樂心正三也全 頂 1 禮 族 11 正的 這 但 忽 腐 桶 饭 的 人 、 苦 , 有 , 的 成 相 地 了 因 空 並 人 就 親 道 自 此 虛 不 ; , 相 、 已 ; 之 是 大 恃近 鬼 一 驕 感 眞 多 古 。 故 供 的 冒 相存是寶是是 拜 \* 4 扶謙可,人身持虚悲依外外 81 師 ,人人病因 , 2 T × , 。可法有之 日一嘆修人物 有,,,為 岡川 \* ----收入 V 何多一學他 見 131 員 -才。神生傲,的是 交一切出們涉個教世未 過 與個的持,, 良謙。,天乃師虛所不上是 0 **傲所等,與一自虚** 派距 -----出支。 物以且也自個信浮的從不不卑脚有不一個 , 傲 誨 法 聞 經 17 香 善爲以過有過 半 有視,,佛 人古論知,踏什實 論 友懷一多天眼 誰同都就法 1 \* 爲的個增,雲 , 見輩是是 · 到 , 有 又 實 麼 的 9 ¢ 大今試多成地值人 多,問少了的得, 是一有人分人驕驕 伍修三長又煙 過的徒要不 就 ... ,道寶些有, 帶口然擺識 心 自人弟生什得 浮 着實,脫因

- 19 -

| 這就須要<br>省<br>。<br>派<br>要<br>肯 | 際,大可細心體察。反多受人尊敬,所以說,自己的尊嚴,不知驕傲正是所大多仍是驕傲心作祟。      | 何事,徒使佛門多了幾許一何事,徒使佛門多了幾許之部是,就會,大都是膚淺之談,誇意,是怨尤牢騷,不是指緇德,就會, | 可以輕口議論的。<br>字字從實證中得來。由這不是慧業文人,祇是信手大事,才知自己昔日的見 | 是如此的。〕趣向真如不作「斷除煩惱非爲障,(生,要趣向菩提道果,怎都諄諄教人斷除煩惱,何 | 亦是邪」句,憑着自己的時,偶讀到永嘉大師的證明代的紫柏尊者,可算得 | 如何?見地如何?這陳議論之前,必先老德就不可以批評,古 | 在作祟。<br>道偽,自命不凡,爲何會如此<br>古德,也不放在眼裏,對大經 |
|-------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|-----------------------------------------------|----------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------|----------------------------------------|
| 就 , 。<br>須 祇<br>要 要           | <ul> <li>以傲祟</li> <li>說正。</li> <li>,是</li> </ul> | 多 賣之 是 想<br>了 弄 談 指 受<br>幾 學 , 緇 人                       | 。由這段公案看                                       | <b>眞如不是邪。」其</b> 障,(此語已記不果,怎能說「亦是<br>閣。何得會「重增 | 自己的一點知解,師的證道歌,至「可算得是人中的麟          | 何?這樣就不會必先老實自問,許,古語就應該       | 何 , 同<br>會 對<br>如 大 7                  |

| 更正:       捐 款         之誤。又25:10条2.5:10条2.5:10之誤,特此更正)       著澤馬道         之誤。又25:10条2.5:10条2.5:10之誤,特此更正)       書         方       一、本意         一、本意       書         一、本意       二、支内「紅軍」係「紅軍」         一、本意       二、支内         二、支内       二、支内         二、支内       二、支内         二、支内       二、支内         二、支内       二、支内         二、支内       二、支内         二、支内       二、         一、       一、         一、       一、         二、       一、 | 港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港港 | 4,360.75元<br>272.00元<br>4,632.75元<br>2,980.00元<br>900.00元<br>400.00元<br>352.75元<br>4,632.75元 | **** |  |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------|------|--|

爲從, 爽充 今不一目實 字 法太餘大 誤出有示我 • 爽充 來一 沈 佛刊應加刊些小品文 雪明一下呢 這次可 落也 ?四, 因不 師 果可 ,能定 我百收 , 所,集焚 , 杜 定用火箭發射沿 吃撰 記這起化 罪虛 是個來那 不構 根據印度 天 起 -----, 句 印相四天光差石風 , 立一 送 前 文都 了在的說探這 杏 編廣必趣的會圈作 此 安大之、進子者 人受作生軍裏莫寫 士讀謝活行轉大這 迎歡於的佛爾得 • 她草明望次 生窩「他我其 采靠 華 誓 公作謬居 司者承 士 同諸獎 人公飾, ,

瑩的佛要很想教、刋普有起 想起這次看到「佛經英譯與術語淺釋 想起這次看到「佛經英譯與術語淺釋 迎。 統力合作 • • • 1 認珠說 後 拍投本 檔, 刋 」 佳 近 一學 九七五, 」,編者只是收集這 佳作沓來;二、應歸 近年來能如期出版· 記這、些接、釋一,一 窩謝伊為,教箴她 七禮 , \_\_\_\_ 九 ,老文 現的小的 稿 歸 3 • 在不說 向在, . . 還足 足等散全教覺,風文社門得 全教覺 子 功 於 受

21 -

|                                   |      | 廣州六榕寺,前存有寶物三件,一為澹歸和尚手卷,向係黃晦聞代兌港幣,捐助 貴社,希為 哂納, 來信一、 | 年」一文,茲分別利出,本利資料室亦將有關唐玄奘·<br>文物的讀者,承伍老居士復函補充,又坿民國六十一:<br>北的稀世文物,並坿來遼佛像照片乙幀,本刋當即復<br>士來函,說及六榕寺的三寶:一為遼佛、一為唐玄奘:<br>         | 山一幅編者的学者で、榕寺三二新書不可以正・那便 | ★ 書書 「「「」」」」。 ★ 書書 「「」」」 ★ 書書 「「」」」 ★ 書書 「」」 ★ 書 二、 ★ 二、 ★ 書 二、 ★ 書 二、 ★ 書 二、 ★ 二、 ★ 書 二、 <                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|-----------------------------------|------|----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 昨奉大函並收條均已拜悉,關於六榕寺所珍藏遼佛,高逾二九成主任有道: | 來信二、 | 心、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、、              | 大師頂骨資料,蒐集整理,坿刋於後。 編輯室年二月廿九日「僑光報」所刋達道人:「六榕三寶話當國申謝,並希望儘可能提供更詳細資料,以告關心佛教(法師頂骨,另一為明末澹歸和尙手卷,均為有關佛教文)、南華寺」發表後,接到現在僑居三藩市的伍佩琳老居 |                         | 餘。 記轉說居<br>1. 一 外<br>1. 一 約<br>1. 一 |

----- 2.2 -----

---- 23 -----

一一,金何地各兩 從,痛其時憑直心餘明 客 添, 國 以 為 

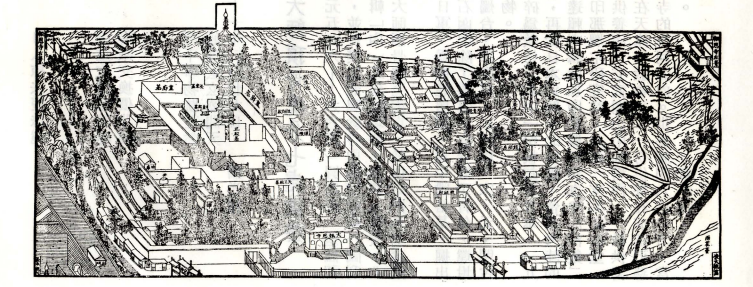
最華麗的佛

南

京 大

報恩寺琉璃

塔 |



語二皇見へ史子老 , 王后於成志, 云 , 無談祖所遂: 後 定 殿 喜 朱 紀 爲 , 功 : ---棣 事 乃 紀 的 伯 詩 念 帝 其 , 傅 Ŧ 陶生 報 麗 常 斯 母年 , 生 遊 恩 碽 菴 有 有母城 妃 夢 0 ン 考 , ○爲 闡 娬 妃 所憶而 □ 碽 南 清 證 大 生 人 假 , , 0 報 陳 託 威 , 說 。 🗆 也 恩 作 生 榷 皇 是 霖碩 寺 霖 考 明 , 棗 • 成 京太常寺志 ,塔王閉, 以,不亦 刑 記 , 0 , 各傅 , 乃 報馬開卽故 書 氏別 於得 <u> 국</u> 母后 , 如 所根有 恩養問 此 記據隱 爲諸說 天下 長 0 , 奉 衷

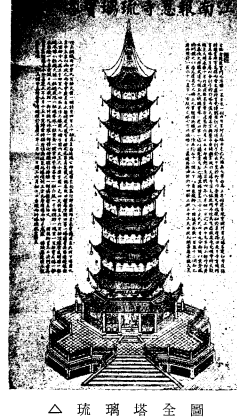
陵與己父

:

斷 先 ,

四碽殿河 變 樁 福 0 0 遷 宮 奉 十妃 • , , • 殿最往 然 殿 勅 酁 ハ , 方受 後楯按和明縱鬱月等永 ,極往 房 非麗見 , 火 僧 贍 , о 樂 木量焚萬炭建燒棟 咸 給 永 +記詞祭終に 擅 糧康年 與 築 , 櫛 賞侯勅 藝 硃 化比 0 徐 , T 年石砂 上 , 至 爲 , 忠部 封壇 灰全 燼寺 每 鋪 宣 , • 重 뎲 卽 硃 燼 房 • 德 T 建 欄 其 基 輒 砂 部 , Ξ , , 有珍玩 遺 樛 講 地年侍 用 , 進 座 , 物 取 重 悉 へ郎宮 均 其器用前張闕 0 用 全溜濕 避壓木 後信規 部濕之炭 白 建 制 , 石 築徴 , ·十宗兼備 十宗兼備 王百餘-任擇 + 實底 蟲 集 九軍 0 , 0 今是 .....**.** 因 其 年 匠 官 宗 之地 ) 夫內 始役宮 法 俢 ,人。 Ŧ 處 , 習 每,宗一 , 大殿 殿 告 鑿 質 先 +太 , 及 井 不 插 完 萬 監 學設百卽大濬復木成人汪

上下也成起歿后入 。 遂 明 了兵 元靖後以廷也不 大無順難來爲己 中的。 仍後這明 簡 嗣 自己 自己 身 出 , 而 L 來 元 遂 的 順 靖 世 難 明 之 成 後挹 , 帝 馬皇 變 鬱 宮 祖 , 說乃而 人 ,



太監鄭和 一 告 上 說:

和五:竟下千一花

西四通費洋百共多

八角

錢

糧

二百

保四報大

少

洋百

徵餘十過

叉三

25

之的五 工金両

百

萬

,

•

~ 共

**據** 清 十

海年

關的

• • • •

L\_\_\_

 $\triangle$ 

現銀 料,

算

, 難 0

超過

四

о

亦斥

自於更是

议上

數而

**一**以所費

計 所 E

了

0

核 照 算 五

六十

餘 已

物 百

(購買・

算

, 百 計

最

低以

百 年

倍 前

計 的

,

則 價 萬 卽

耗 與 元 單 , 銀 0 銀 季 九

費

「然也是! [恢復] 怎樣 Ż 擙 清 介 え表 民 事除 朝 了 , 克 現 修 漢 中 報 所 , 而 建 葉的以元 想 朝 誠 女 0 無 大 不 在 形 的 像屬 報 奇得 封中來帝 天 , 恩 也 濊 妙 入 建 , 后 高寺及 記之宮帝清傳 不至外王的說 J 0 琉璃 。, 之江乾如 或初家山隆王 定 0 寶塔 許 猶 謇 帝 , , 前禁最早 是 的 的 說通講 已 海 爲婚究被寧瓠 據 嫁的漢 陳 廬 元 張 朝。 是 人 元 雜 遺 而 宗 偷 龍 綴 朝 惠

老此法囘的∟

氏

塔

志

L.....

證 成

說 祖

茲

E. , ,

說 後 斍

是

衣

考明

所 種

揑

造

說像

明煞

遺

朝有居

,

満 是 子

尤

辺

龍

種

自 精

,

同

樣 被 此

的 雍

阿

Q 以

神

流

言 人 兒

,

女掉 這

就

-----

0

與

正 說

變

舊

,

有那成

凮

寺自

明過華胆於 國 H 當所智 ó 永 聯前 據 時 在 才 樂 一軍四 畧 初中 其 海 有 的 萬 , 規 關 可 萬 年 國 , 庚 子 制報 惜 足 之 銀 西 , た古 告載 賠 元 , 悉 董 依 大內圖 , Ĵ 國之 繪 塔 永 再 , 成攝者 樂 1 加 (之大 精 式 影 , 難 上 圖 技不神 怪 徾 , 客器 張岱 集的 八 術能 , , 印尙為 開 面 未焉國傳。之 九 在 的 工 , 之物 陶與 級 海 則 關 入∟ 報 , 外 報 中琉 力恩 夢 , 「壁以 憶 差不 告 國 塔 璃 , 塔開 是 上 上 , 哈,自是全寺塘西國之功令,其 白磁 說 也 多 並 未 /等於清: 附 曾自 ο 磚 有 留 報 合甃 詳 照 恩 京 常 置 間 術 元 達 力 若 塔 , 細 說 不 精 其 而 建

夷

,

見百譯蠻怪拜

?

重外無膜象不譯續怪拜,常

٦

海 自

 $\nabla$ 

大

報 恩 石

碑

鈴 鈴 為 遠

與十白望燈個瓷之

互遇成霧

鈴頂

相燈八灼輝影條灼

映搖・
・
曳重

復有舍刂 え,月夜之中,亡

, 白 上 加

相 光

E

,

久 光

引現豈

人幻能

,索焰

, 每砌煙

激吹塔

八純近

磚 ,

靄 ,

靄

, 動鐵光

> , 畳

鈴 能 七不 稱 奇 觀 ?

下以

角身

,

外

 $26 \cdot$ 

傳與八塔

月

, 垂 表

影

影

,

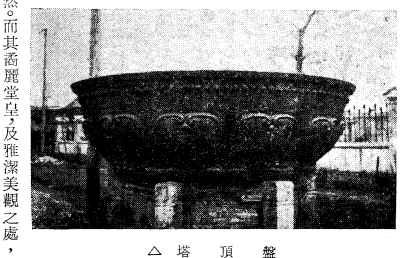
相 風

蕩

, 交

寺

當 藉裝 成部損編備斧忽其凑磚用佛 岱謂 相以吸引遊 一般,其精 「 另 , 壞 列 神 , 面成塊琉 像 \_\_\_\_\_ 陶 匹 然而 有 檢 號副工 之的璃 , ΕŦ 目 大 百 菴 -----發 卽 碼 筍 後大 磚 部 , 0 不 千 夢 妙 番韻味。惟如此工程,當 5 遊客,若巴黎鐵塔然。而 當 合縫 小塊 補 開 萬的 用 爽 , 憶 , 洲 ,以免陟登之勞 ,如能保存至今,可 若個千金 列 毫其 嵌 以 其 燒 , 是 所 資 , 號 ----成 ۰, 衣 按 金塔 無 , 巧 如碼 識 , 時 直 其 褶 塊 身 層 上 也 有 原 別埋 鬚 , 可 不級 凑 , r , 1.... 如 來建 其每二一 國 謂眉爽縮成 呈 , ----有 Ö 此 報如工有 如 爲 不分小之 金 金  $\sim$ 者。 可 • 築 , , 具鬼爽 身 張 , 別



層 陈去,塔身始現。唐,則亦堆壅九層,則亦堆壅九層,不施加。 。 層 架 木入 , 一、見海關却工匠始終在 程,當五百 造一 畢竟 自 , 有 告平四辦 餘 地週法 年 建壅, 前 , 究竟 們 0 ----及層 T , 女 竣隨 何 興 , 建 建之的處 復隨 將 壅 ? 所。

之 此復戌缺絕 力 壅 至 土九 珠 高 原 點 對 , , 塔 甚 做而 , • 塔 除 這 全 ,僅 頂 多 且 自 不 係 卽 然是 復這 。 到 更 神以一 最 的 需 傾 金木側 主。 大 要 可 量 最 話 屬 9. • 笨 , 爲即僧的惜空 拙 到 人間而 頂高 + 雪 是 力 七 浪 軸 八 , • 叉 L.... 當 乃心雖時 極 世 丈 時有募仍尙餘欵為 己間 絽 時 巧 竭 妙 佛 , 無,修木盡在 避其理料能近 郎 的 報在 克 能近法 , 事代 林 雷 施 , 子 方 都 , , 發 而 市非 明 材 及 特 避 的 ,心過 料資不 雷 設可木百 仍本惜 備想料年屬主大 針 而更 , 舊 義 量 , , 知換到 所 式 制 因 勞 , 之 謂 嘉 о , 度 力 又方靖 避又方靖畢下、 雷如始戊竟是財 畢 , 塔

餘

, ,

至

者

必 報

禮 塔

讚 ,

歎

而 頂 恩 或

去

,

兩欄的我扇干大們 大萬 都 寺 戰山 下尋不 借 的 史 宜 坐寓吵 景 條性 其 文 報 其廟宇的宏偉,可以想見。而且在 一個三人進去看,那知還有一片 一個一天,只不過玩了一個三藏一 一個一次日,二 一個樓去,只道是沒有地方 一個一天,只不過玩了一個三藏一 一個一個樓去,只道是沒有地方 一一天,只不過玩了罪。當下走進一 一一天,只不過玩了罪。當下走進一 一一天,只不過玩了罪。當下走進一 一一天,只不過玩了罪。當下走進一 一一天,只不過玩了一個三藏一 一一天,只不過玩了一個三藏一 , 、殿 完整 痛錄 約的 象 年 恩 間 寺 , 任宇 , 心 是 道 也就是最初一日的宏偉,可 疾顧 光做 卽 0 , (首, 即) 可這 以 會 十塲 見 只 及 要 清 0 |年七月 看 借 , 初 中可 般 朝 -英鴉片戰( , 乾康, 乾熙 的 遊 顧 是 報 恩與, 與 文錄 二十八回 `` 年 前 乾 回吳敬梓著的儒林乾隆及嘉慶年間 的國 ·英鴉 卷 機 藩 有一片平地在極高的所在, 有地方了,僧官又把樓背後 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 一片平地在極高的所在, 同時代 裏寫 會 載 稱 , 備和講條件的地方、 國敗了,在南京簽訂 國敗之前,還担任了 着 做 了的 , 林外史中所 ...... (寺張 魂寶塔 篇 四 - 高 □ 十 韻 古 風 二 十 韻 古 風 二 一 韻 古 風 , 描 訂 了還 , , (1) 展前進;加克取 ,後的是說邊到好 四開階極道樓那, 處了級高:底裏又 也屈次玩是辱歷到 , 片 <u></u> 大 之 盔

」 寫 之 該 仍 四年十, 迄後到 好 , 斍 不 由五即到 ▲
 ▲
 ▲
 ⇒
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓
 ↓ 有塔但刹樂塔可 級 : 此 ,  $\neg \bigcirc$ , 所 , 塔 據 作 4路。」可知報 二年三月,向軍 九章誰燬壞了這 后高於雨花台二三倍耶。」是以洪楊都南京後,十次4:「兀朮(金兀朮)登雨花台,則城中飛走,時中京,從來為兵家所必爭,爭南京者,必先佔一年三月,向軍克通濟門外壘,復克七橋甕,斷一年三月,向軍克通濟門外壘,復克七橋甕,斷一年三月,向軍克通濟門外壘,復克七橋甕,斷一年三月,向軍克通濟門外壘,復克七橋甕,斷 造這 高 史 ,只 。以要 ▲ 讀 ( 詩長不錄 ) 一, 五日明、 二, 五日明、 二, 五日明、 二, 五日明、 二, 五日明、 二, 五日明、 二, 主時永南繼へ樂京 國 ·\*·こ外用最精瓷磚 、一四二三年)開、 、全報恩寺,此乃承 、全報恩寺,此乃承 京際 人 士 , ◎匪 亦 要 斷 事 極 衝 清 上 置 至一 叉 爲 鍾 E 山同 人的 重 ο 因 •

身反

燒 把 倖 電

長干寺如來舍利塔磚

塔

年 嘉

時 靖 修

E

 $\nabla$ 



 $\nabla$ 

塔

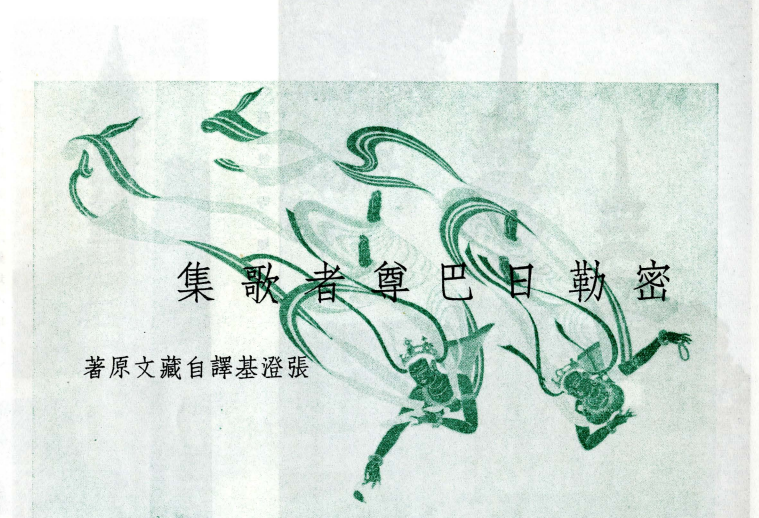
基

如名戰類 告, 京全城之安寧… 是勝 也將 尤甚 金四球三 上稱 而 於 ,塔頂 -可懼! 均可 适, 虎報載 , 故踞恩稱 素爲 之視 洪 可 , \_\_\_\_ 楊 懼 • 今作切大人爭直不能為在况 务 古 龍 寺 軍 每年

- 27







| 明朗、無散、與無念   | 歌取悅本尊佛。       | 加持入我心       | 勒日巴酬其所  | 『見』,『行』,   | 給我們來訪         | 客中有一位修        | 棄惡業行善  | 中流出勝口        | 景如是常爲伴       | 猴跳躍任嬉戲       | 雨密濛降又        | 原邊際無人處       | 崖矗立冲天際       | 於此寂靜虛空堡, | 請至尊之上師       | 密勒日巴以歌 | 什麼            | 一天,著銅的施       | 消失於天空中       | 魔聽了,不覺   | 擾我,對我而言只 | 就是『佛陀的』法      | 尊者道:「我已澈      | 到這裏來居住的。      | 了出來。那隻猴       | 弓箭,(其狀        | 隻猴子,身騎野冤      | 密勒日巴尊者從繞      |
|-------------|---------------|-------------|---------|------------|---------------|---------------|--------|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|--------------|----------|--------------|--------|---------------|---------------|--------------|----------|----------|---------------|---------------|---------------|---------------|---------------|---------------|---------------|
| 心, 此三修行之精要; | 現、空寂、及無別,此三見地 | 令我見空性。 為答信主 | , 即地歌曰: | 修』三方面之法要吧! | 的一點禮物,請您開示我們一 | 密乘的人說道:「尊者啊!就 | 心一意勤修行 | 此男女施主衆, 汝等何不 | 是勝地難思議! 我今暢懷 | 雀山鷄競歌鳴; 溪水潺潺 | 蜂吟歌聲嗡嗡, 牝鹿母子 | 聞野獸吼嘯聲, 鷲鵬翱翔 | 面綠密草原上, 野花一片 | 繞, 下有碧澄  | 地佳勝汝知否? 汝若不知 |        | <b>时之處呢?」</b> | 們前來拜訪尊者,問道:「尊 | 此魔原來是著銅的大力鬼魔 | 尊者頭面禮足,發 | 可笑的兒戲罷了! | 本來面目。鬼魔呀!無論你變 | 通達一切外境皆由自心所現, | 果你心無所畏,逕可離開此地 | 道:「因爲你心中有所畏懼和 | 在滑稽已極。)密勒日巴忍不 | 手中拿了一方用菌子作的箭牌 | 馬遷移到獨利虛空堡去居住。 |
|             | 之精要;          |             |         |            | 解易            | 是             |        | 仿 做我,        | 汝歌           | 麈            | 奔撲           | 天            | 競芳芬;         | 江        | 聽我說:         |        |               | 者啊!這個         |              | ,旋即如虹    |          | 任何幻           | 的體            | 別處去           | 望,所           | 住撲嗤一聲         | 根用            | 一天,來了         |

\_\_\_\_\_ 30 \_\_\_\_\_

第六篇

密勒日巴在獨利虛空堡

| 密行之精                                        |
|---------------------------------------------|
| 欲、無懼、無迷惑, 此三成就之精                            |
| 諂、無隱、無矯作, 此三密戒之精                            |
| 來客聽了此歌,都生起了信心,然後各                           |
| 某日,許多徒衆又前來朝拜尊者。上次來的那                        |
| 「尊者啊!這一向身體安康嗎?精神愉快嗎?」密勒日巴                   |
| 答曰:                                         |
| 禮殊勝上師足。 無人寂靜深林處, 密                          |
| 有執着貪欲故, 行亦樂哉止亦樂! 幻身無病盎然樂                    |
| 需睡眠靜坐樂, 無有妄念三昧樂,②無有寒冷拙火                     |
| 有退悔禁行乐, 無勤無作耕農樂, 無有喧亂寂靜樂                    |
| 爲『身』之諸安樂。方便智慧二具足,此是大乘法要                     |
| <ul> <li>、正雙融③合修樂,氣離來去正念樂,無人交談禁語</li> </ul> |
| 』之諸安樂。無執離相正見樂,無間恆住禪定                        |
| 有衰退法行樂, 無希無懼果位樂,此是『心』之諸安                    |
| 轉、無念光明樂,大樂清淨入法界,『廣大交融』法                     |
| 滅萬顯森然樂④。我今畧歌親覺受, 身心寂然大快樂                    |
| 乃見、行合一修,為告勤求菩提者, 皆應如是而修持。                   |
| 徒衆們說道:「尊者的身、口、意之安樂覺受,實在是                    |
|                                             |
| 勒日巴說道:「這些快樂覺受都是                             |
| 徒衆們說道:「我們當然不能達到像您這樣高的安樂境思                   |
| 仍希望能得到極少份的一點點安樂,請您慈悲用易解                     |
| 開示,告訴我們怎                                    |
| 了囘答徒��們的請求,就唱了下                             |
| •                                           |
| 上師足。 汝等若欲明自心, 皆應如是而修                        |
| 心、博聞、與精進,此三修行之命根,令彼成長得堅                     |
| 能趨入大安樂, 此是修心之根本。無貪、無執、無                     |
| 三修行之盾甲, 穿着輕捷防禦堅, 防身鎧甲如是尋                    |
| 、精進、與堅忍,此三心之良駒也,能避衆危馳如                      |

力

種雄

良

乘

如

是

尋

、自

明

•

與自

樂 0

,

出三

心之果實也

成熟

食

(熟果實)

(如是尋

我此十二心要歌

, ,

L\_\_\_\_

乃

我修行日

所

, , 0 自

自 成 證

,

0 2 4 3 1 不久 以上是密勒 徒 家們 之法。 大手印:藏文· 手印之修法。 ag•Pa•)大概是(rTog•Pa妄念)之誤,所以照妄念譯。 ,為避免誤解起見,過去之譯者皆譯為見、行、修。 這樣義理上,為避免誤解起見,過去之譯者皆譯為見、行、修。 則為一事行」。「修」和「行」,原為二事,中文之「修行」, 則為一事修。 因為如果照藏文原來之秩序見修行 , 則極易讀為 「見到修字在歌集中應用極廣, 非常普遍及重要故, 改其秩序為見、行、 相似 之大用流行無盡中法爾有廣 無滅萬顯森然樂 起、正、雙融——即是起分,正分或升起次第和圓滿次第集合修 Pa•Med•Zi•)則應為「無有常住」之意,不太說得通,(rT-無有妄念三昧樂 參話頭外, 大手印可以說與禪宗無甚差別。 見拙著佛學四講中之及心地之法門,亦卽般若波羅密多之實際修法, 極似禪宗; 除不大手印:藏文:(Phyag・rGya・Chen・Po・ )卽密宗之修空性 也 大手印願文釋。 如現量之重要耳。,尤其是現量的認識,或現量的見。 比量的認識亦屬必需, 但不 不易混淆, 在詞藻上亦好得多。下面畧釋身、行、修。 見、行、 , , 尊者就立意要到藥磨雪山去居住 註 0 大抵指大手印見, 或空性見, 此包括對空性及自心體性之認識見:藏文 (eTa・Wa・)卽見地或了解也;但歌集中所指之見 又,此見、行、修, 聽了都 0 親味 解 修 : 日 ` 生起 巴在獨利虛 極大的 依藏文原來之程序應為見、 前有廣大交融之樂 , 與華嚴事事無碍之境界前何言 「 大樂清淨入法界 」 ,此句言於萬顯 I然流 此處藏文可能印錯了。 若依原文:(rTag• 高信心, 亦通 露 空堡的故事。 爲汝說 -----切顯密之敎法, 以後對尊者承事供養不遺餘 應具深信 0 修、 不專拘於大手印 行 ; 如法行。 但因

31

此

Ξ

| え<br>く<br>**********************************                   |
|----------------------------------------------------------------|
| ( <b>續上期</b> )                                                 |
| 3 訪問阿羅羅仙人                                                      |
| Ālāra Kālāma ),①仙人。依據『佛所行讚』的記述:這位仙人瞿曇佛陀, 為了尋求教義,首先訪問了阿羅羅. 迦羅摩( |
| 是住在文麗耶山脈②,瞿曇佛陀為了要訪問他而離家,在前                                     |
| 的庵堂裏③,但是却沒有記載着:這是在什麼地方?由說口一位會見一步望望羅三一日記毘阿羅羅己後一里至魯羅這            |
| 可是,依據『方廣大莊嚴經』第七經                                               |
| 再去到摩竭陀國的王舍城,而在那裏會見頻婆娑羅王,又曾去會百個弟子們,都一起住在德伊舍利市的傍邊。釋尊訪問他之後,       |
| 住於附近,而和七百個的弟子住在一起的鬱羅迦仙人,這                                      |
| 日刊 吾望也一中,褟户也里上的事责,即将没有老女岛,然而喝理上的記載,那是有非常差異的④。但比那些記載還古的資料「      |
| 釋尊訪問阿羅羅仙人的情形,在釋尊的囘顧譚中,有如次的                                     |
|                                                                |
| 「我就是這樣出家的,為了尋求善法,一面追求絕妙寂靜的                                     |
| 地,一面走到阿羅羅·迦羅摩的住處。去那裏向阿羅羅這樣                                     |
| 『阿羅羅·迦羅摩呀!我希望在你的法和律的方面修習                                       |
| 道行。」說這話的時候,他遂向我這樣的說——「賢者呀                                      |
| 這裏吧!此法,如果停留在那裏,那麼,智者在不久的將                                      |
| 自己而覺知、證到、體會到和師傅相等的境界。於是,不                                      |
| 而迅速的我,就能夠得到那法了。這樣一來,我只能夠逞雄辯而                                   |

就能夠得到那法了。這

檺 ----來

我只能夠逞

了證之話我這 此 也 他 法 相 次跟尙 的自 信 遊 此想他說法:一的 就將度 由體 , 法 你會 那 自到 是 而 其同 , : 實認說 已 很 己 , 〕 覺 而 幸 尊 知 提 運 者 , 一識 出 便 阿一 些 羅我有 出的呀 由 • L 我 自 證 來 ! 羅知關 , .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .
 .</lin 教而你的真能 • ・ 느 知 、識一的 體 己 迦 會而得 覺 羅 知摩我話 、こ見 , 到你也 不二是的 證 也 悟 會 那由如悟 教程談 • 法 體 與度 些 授 長 , 己 會 0 我也 覺 得 那 老 , 到唯個的 知由 作 ;我 們 一 由、我自證自 的是時話 一候 0 , 已 共 覺 同 心,進 己覺 一我 體 而 知修我、行的 知會 意 就 達 的如到 到 • •

---- 32 -----

王中 惠村 美元 譯著

陀

法

| 能到果的在的我 釋是內的。                                                                | 間經七m卷ma,                                                                    |
|------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------|
| 是整你整是 常子。                                                                    | 「VII, 6 mma → L 自然!也來                                                       |
| 一個 一                                     | 『六                                                                          |
| 種 想 安 法 位 如 摩 所 覺 、 人<br>註 法 非 , : 去 此 一 知 知 證 ,<br>③ ② ① , 想得此待 , , 的 證 、 是 | 之,知是統不信前這由向見由的自辯<br>子就、有一是仰面愛自鬱識我想他而<br>了就能證智,只我的己羅此自:一尙<br>說夠得慧我有也一覺迦法已「同遊 |

也 na 大正一三一五八〇日 Buddhacarita, XII, 法是 問 覺 認 處 得 體 將 的 也 他 知 這 的 其 說 不 雖 法 很 而 , ΪIJ : 有 證 (實羅 識 那由自 才有觀 之 是同樣能使的精 樣 知 終 到 而 然 , • 會 幸 -體 0 0 的 他 信仰的,不是只有他 他也會如你一樣的 羅摩也會知道的 那 し時鬱羅 究離 大智 i 盛大的 會到 來 吧 ! 的探問 得 到 體會到了。 運 得?體會到 賢者呀!能夠跟 說 而 一于是我再 • , 求證 摩不 個 鬱羅 我 已 不 , 的 出 口己覺知、新的那種法 去了 · 到 厭 時候 而提出來施 ,而眞實的 念,我也是有 知 0 此 , 于是, 得不到 尊敬 迦 着 是 我 知 迦 , L.\_\_ 是跟我们 就宣說 以 要 說 離 ٤\_\_\_ , • 識 : ]到羅 3 如 (努力進修而 我 什 種 偀 體 的 , 83 得不 是羅 證得 便有 我 神統 會 施 我 Æ 養 的 • 麼 ο 話 程 尊者羅 我 教幸 這 , 不是只有
 , 不是只有 : 摩之子的 到 敎 見 便不 0 0 , 。尊者呀!來統率這些。就是這樣的,你也會維摩所知道的法,你也 ) 于 是 同修行, 的 到 的福 才 度 也 o 樣 • 這 , L\_\_\_\_ 離欲 那個 ?那種 如此 的 能精 非想 只是 得不到安穩 樣的想法:「 0 而體會到 , 的 會 能 촕摩呀 其實羅 I 談 賢者 證到 , 而 程 注 法門 時 的 我 進 非 鬱 <u>一</u> 心 些 提 度 , 重 得 羅 ! 羅 長 但 非 出 0 那 候 , 在不久和 , , 羅你 摩 1む 不到 [還當作] 有他 來施 你是 是只有他 我也是能夠精進 摩所稱的 想 迦 摩 那 老 種法門, -----, 我便會 處 是 的 意 個 的 , 未完 只能夠 止滅 不是只有羅 將以 敎 覺 才 住 的 時 話 」( nevasaññān-可以 :我爲師傅的: 些 也 迅 有 會 好 處 知 相 候 于自己的 , 7以于自己的覺知時,羅摩 **二**家人吧! **一**如曾經的 此 嗎 待 不満 , 有這樣的 速 才 此 再 知道了;; 智 0 信 , 送的時間內 由自己覺 山法如何的到那裏便 「慧,我也 所獲得「 得不到 續 ? 法 我 此 而 就得 足于 法 達 , 一被我 而又 的羅 摩才 到 的 , 那非平想地 便 次跟 你 ,

關於阿羅羅和鬱羅迦的前面

**節** ,

在其

(他的經典(Mahāsaccaka

Sutta, MN. No. 36, vol. I. PP. 240 f.)也有出現。

— 33 —

。 生 自 如 以 如 槃 四 住失法 證 便 空 眞 光 一念 ,有 0 自 體牢為隨。種 諸 故 , 獄衆順修 起性 一員 上 佛 0 根 F 0 此於大悲,從 又一般主,離, 一般之,所了 。 中 道 年 第 一 着 行 種 生一 本 , 面∟ 本 說 覛 了 無 無 う妄見 性生生天。滅死到 要 一假 死到方如晚便 見,根本就無生死。所以說「離。只因有妄見,才看到有生有滅滅相,諸法不自生,不他生,不死如寃家。」則畏怖生死。學大到晩,住在生死之中,寶乃太苦 , 於安見 不根種 修 ,宽,、諸家住為 受本重生力 )諸福 死便便 -----(温槃的!)(」,才能 切萬行之根 纒 就 證 縛 是到 本 , 中眞 (乃太苦 證 道 得 行 , \_\_\_\_ 如 「離於妄見・ 學大乘者則 體 **海無量徧一切法** 是,就無法顯出。 如一個人雖念實出。 行 法 0 0 1可理體生 11回理體生 [ o ] 1乘人「 ·生滅就 加切 , 不 不 死來 , 行就 , , 住有根, 視。能不方生生本所三有與住便死死無謂界人眞涅有 相 0 出 眞 , 如就 0 勘 • 障 , ŶX ,

之中 又說。 必 常 同 つ 再 生 能 法生福 有觀 . —1 禮 發 也法增慚止 鼭 刻 故又請 去一 0 幾 第 三 拜心 薄有 0 生 種 去死、乃 俢 善 , 修爲 **寶**, 根者 習善 尖 種 削 是 侍涅槃,也不住 涅槃,教化家生,使一 。如此因緣果報,使一 。如此因緣果報,如 然不來 就來就來。觀到一切 能止方便,謂慚愧悔過,能止一切惡法,不令增長,生滅相,菩薩修根本行。也就是隨順法性無住的原故。任,敎化衆生,使一切衆生出離生死。菩薩為攝化衆生,敎化衆生,使一切衆生出離生死。菩薩為攝化衆。如此因緣果報,業果不失,生起大乘心來,修種種。如此因緣果報,業果不失,生起大乘心來,修種種也不就來。觀到一切法無生無死,一切皆空。但同時起來就來。觀到一切法無生無死,一切皆空。但同時起來就來。觀到一切法無生無死,一切皆空。但同時 讃根 、不厚 0 發 空 上文所說的 才可 起 善 以道非增。常 根 增 慚 善和長 , 長 , 勸請諸佛。」出長。此種方便應却 香根要修習得來, 和善、温厚、莊重 E愧悔過 勤請諸 二、の此種 方便 , , 障,善根不退,以暗,信得增長,乃能士謂勤供養禮拜三寶, , 就 凡人之有無善 E順法性 、過向善 「頑中第四「戦」此乃普賢菩薩十キ 」 此 是行願中 重 , 如何做起。 ,無 。 惡 而 種 使 業 , ? 始根謂以者 随志 讃 一種一者一切過切因樣 根 **二十大行** , 「來則」 種 悔 惡 悔 重 種 , 法 過 要 法無歎 悔 各 其 所 俢 性 有 過 , , 0 惡謂不而 非不 障願養 。 衆 種 生 時 ∟ , , 0

敏 大成居士筆錄 智 法 師

講

( 十 九

赵言

- 34 --

自敬夠以,德善長世喜二 然三消求淳,根方」功大。 家力 法不於無無槃大來一只。第 偏無 性能一斷有, !, 切因此四 理 簋 切 紹 斷 西 西 四 四 古 一有 、能 ● 根擬 信長 如是者「」者
 ● 根擬 信長 如是者「」者
 ● 增,心 來以發七 局禮
 長 如加堅以,如起者「敬
 長 如加堅 隨 欲善請五諸 究,法是可有,窮教的一願 性切 竟法界「成餘何盡化未律度 廣衆 證性,法佛的等之度來度。 大生 得就徧性,湼偉未脫。脫」,使 願 胎髓 便能、,敬喜發根佛者佛,禮能可心功起增住隨」 、其 0 出願

勤二菩,說即中,離薩 的相生成佛身 决 無,衆即中就界利法 苦乘薩信法究。 乃怯未 原應三佛有, 斷 非度生云,住,益身 精地自心,竟實契得弱入「故。細不兩因然。「使四得:然兜人衆,初 進。從不並說在經 沒,正如。不,在種為而隨然 衆比到天後率間生乃地 ,即發堅非,並上 祭畢位修 如過一人不過這其是生丘利上出天成。相 輕」,如子,就,一人不過這其是生丘利上出天成。相 難聞之防在了眞:亦不懈羅 化衆無,無苔生薩益大。下胎從,尊的, 難聞之防在了眞:亦不懈羅 化衆無,無苔生薩益大。下胎從,尊的,能 從何成, 首不說退住 性 時去, 成的業良在世成後, 四倉唯茲 齋長,四 意不說退住**怯墮者**,成的業身在世成微名 而過,墮菩弱二恐或佛業相成所以佛若法 生為乃。薩。乘怖說,繫。佛講來的相身 恐使屬佛有以地,有為苦隨是為,時應。 四尊唯菩率是八因發 行成 , <u></u> 諦居我薩天初種能這 佛就而過, • 法皇獨降退住相見樣 才 要 遠 生為乃 能經離恐使屬 輪宮尊生出 菩,到心 方便說時時不慎 ·十。,來薩從法 以九釋週,。兜身 , 只 至年 迦行以所率, 能 上入, 牟七至, 就少 大後佛, 光鬼, 着見 起出, 本, 他, 燥 僧 縮 是 初 ο. , 祗的教學 契 却心化菩經說者 從無。。 也。,漏以仍稱,量 說 南 本 邊 又 非 有 因 仍 業 後 未 為 以 世 有 退 已 阿 是 其 些 為 有 , 還 斷 法 有 來 不 下 來 僧 著 實 微 菩 微 就 有 除 身 大 , 了 來 自 祗 薩 退 的 薩 細 是 報 。 , 願 有 理彼薩說 , 無,等還退有退 量畢勇未墮不下 槃家胎手光天至的法 無寬猛入惡 痛有的所身大只**自** 著大業謂成乘是**在**之 。願苦一佛起隨力業 湿劫一。 槃,發但 邊不精正趣 義 , 未年致進位 說 墮 現化步一,薩槃現未 , 落 完數畏 • 十 就 故勤心為 如度一手住未,八能 , 又住是了惡。苦後初 這位方義趣」難,學 種者便說之 行遠菩 了惠 留合。信類故, 信與不報論應。未 力之覺身成化」能 懼 此若蓮指母降娑種到 待 , 相干,地胎生婆相 續 更 退 完 ご受 墮種者便說之 **,**人令,之前世, 全

| <ul> <li>第六節 不切實際的性惡說</li> <li>二</li> <li>二</li></ul> | 治<br>足<br>,<br>不<br>可<br>將<br>,<br>就<br>管<br>宗<br>橋<br>,<br>就<br>管<br>宗<br>橋<br>朝<br>御<br>如<br>長<br>江<br>、<br>橋<br>,<br>就<br>管<br>官<br>親<br>如<br>如<br>長<br>江<br>、<br>橋<br>,<br>就<br>管<br>官<br>之<br>可<br>餐<br>成<br>一<br>程<br>法<br>二<br>敷<br>如<br>長<br>、<br>不<br>可<br>就<br>一<br>性<br>法<br>二<br>、<br>敷<br>如<br>長<br>、<br>不<br>可<br>、<br>就<br>で<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、<br>、 |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|

此 未有小人而仁者也。可見荀卿先生這種論調,連社會堅食喝、「 大善聽者,雖亦相對名詞,却與貧富、貴賤、美惡等,皆不妨其爲君子爲小人也。縱令其「苟有 行爲,是「漢、賊不兩立」的對壘,也是君子與小人的分野;而 之中者必不求於外」,一個放縱自己損害他人的小人,怎能追求 之中者必不求於外」,一個放縱自己損害他人的小人,怎能追求 ,是「漢、賊不兩立」的對壘,也是君子與小人的分野;而 未有小人而仁者也。可見荀卿先生這種論調,連社會堅食喝、」 人 還臣 , 根 過 據 『 歳 想 ; 做 我們 皇 的 帚; 經 驗 做 5 了 大 皇 多 帝 數 , 的 還 人 想吞倂全世 , 越 有 越 貪 界; , Ŧ 「呑併了」 莽 • 曹 全 操 世 位 要界極

# 第七節 知其外不知其內的性惡說

又惡用 時而 行 險 悖 , 行 方名禮義 「義之道 亂荀 聖 , 行 **羲之道,亦復如是,「性洪 桓,使種子得到水土陽光, 風於言論與方法,不名禮義 聖人言教,是為「教法」, 用聖王?惡用禮義哉?」** 仍 如 有二 也;是善惡之分也已。今誠子曰:「凡古今之所謂善者 0 , **珪未復常態故也。**,兩腿不良於行,一名事行,一名瑘 如是、「性法」が主いた。 , 雖 名理 義 , 法」「教法」,俱非,假以時日,開花結,循以時日,開花結,循如農夫種瓜,仍不,人性本具,是為「 9。(勉强而行且需な),病人當遵醫囑,は , 正 行 以人之性 「教法」,俱非禮義;見之於以時日,開花結果,方名為瓜瓜種生瓜,仍不是瓜。必須耕猶如農夫種瓜,耕耘播種,但性本具,是為「性法」;「教 0 理平治 事行者何 , 固 也 ? ; Æ · 休 杖 杖 而 一 理 所 平 謂 治耶? 惡 行 人 者 门 , 言 事 此 教 , 則偏

病

態

亜

持

趙 亮 杰

(十四

正 本 清

,新 猶 治 用 這 所 沒 於 。 理 , 餅 當 康 L 欲 。 L 行 仍另能者醫好云有生是。醫不知一。,理一一

〇者有。。都所非 合也「孔」都積歟 乎」二子接有而?子

> 完 萬 內 者 , 臉 夭 識 沒 整 機 精 ; 聖 兒 夭 份 有 ?, 華聖者 !!子感 上学的問題。這也由與心理的問題。這一個的問題。
> 書書, 一學學像, 一個的問題。 誰,吸不積苦申不集日收是而喪申像 的理書學成着 知 •

## 第九 節 不

 名飾,也之法矣也後則對
 日惡雖。以之;。正事, 「爲十良刀「至旣,理且」 不,喻始非譬者性待譬而 類與,能某如,善造如論

### 第八 A · 天臺 童 執 相 結 難 催 癥 結所 論

在

議道 ニ法 的斷;性 境,離是 界心是 **,**行 非 無 連處,我 「滅絕」 不可 一 一 不 可 一 云 下 一 不 可 一 云 下 一 こう、 思 入 , 我 議 以 非 」 □思迷,的議悟「 「法,無 概,離體 念入明二 「闇之也不,「 沒可非體 有思家山 了議生, o L\_ , ---皆;非無

以證諸性

到佛に

不,之 可言「眞

思語性如

---- 37 ---

特 L 指 創 , 天 所 不 之 者 銀 碍 碍 L 敵 L 之 L 說 佛 臺 立 能 旨 , 三 L ; , 對 有有者觀也不具波 ;例具; 金;具氫,若如氯非 二之二說佛臺立能旨,三二;,對,即攝氧亦言水鈉以天標相來獨不學說立,便百和一它相像 性其眞 念法 ,不水 異異者 , , 即 成 両 一 敵 已 卽 這 豪 新 **一**空金性也 , , ~ 自 , , 乃把於 於所非「是無」平對不」樣 Ż 也 闘 本用也非觀。却可不風是無 所 言自不眞的,等相是呢一 「法二如放實一即「?個 獨爾」法矢由味」眞不「 之嫌耶? 之嫌耶? 之嫌耶? ;器相法不得具起皆具 謂 站 叙 空∟ 不力 ;「相へ性具 ;波浪有山 , ----1 , 無性無;從之波如, 所具不由空具具若離 住不 一一 性 叠 特;亦性! 藏 , 空要 」 乃不眞何銀者又 」 說 具 無 眞 胭二 , 貝 空 具妙具金出, 泡不水雨山不足 o L\_ 佛 况三,怎境,「百實能界 自相佛 觀假亦。信覓打有具二 與一可空况 是一 如 . . 也有止 性 ∩標說妙 二境 此眞 ; , 者 器 ~ 復 吾 ,波成 者 招,頭 義三両由平了 ,如今請 供變 泡不以 , 强新, 法界 甚 上 Æ 經遍 , , , , 言 週 妙 器 無 是 即 科 了 , 具 言 是 「 十 有 器 不 ; 波 學 不 浪 」 「 以 ;百說非等 ! 成創衆調立則 「敵 深 入 0 , 實三出生一異又此両出平一但非十個却也一云等二;等味, 了 那 義 ■ 4 U L 云等 L ; 等味, 筆四瘤異。,何「乎若不呢「 者相子於蓋「「第?眞一?卿 胆;來佛法牽 平 一 ギ ‴ ¨ 對 性界也皆具即觀界可生之性「 具,;金へ相水鑑得浪相具具 裏 諦 相 不 還 ., 卽 ¬⌒攝觀,定; \_\_\_\_ 滅 有 佛 足無 ; \_ \_ L\_\_\_\_ 一若 不眞全ン性無 L\_-法也一 , ..... 口法 , 者具空攝也へ具下言此性 , へ 自 强 等 義 眞 銀 說 見 我 就 對 。 不 敢 這 親門 誕種佛無法附一空了,出天我 ヘ □ ○ 。 由 也 子 水 泡 之 譬 具 是歡 官に , ;又假;看性彼具如 「手明爾會味」悟其 如攝其 ;臺上 二喜 蔅 , , • 特上煩,□二,□所猶所, 得異創惱爲,呢「平謂如謂尙 無□出)佛實?二等「「可圓」 以「個;法如故法一無此圓圓 是一一當如入卽,具泡,水 法冤 各 連 而 而也體知金空水它波,則具言 宗 家 -----一可卿在共 ; 二 7 器 ~ 觀 只 , 同 不 氫 不 E 波能即一如氧 無 , , 性 卿裏 訒 ; \_\_\_\_ 妙, 「 特 「 天 所 今 知 味 銀 處 融 融 我 濁 二 味 銀 處 融 融 我 不有「具由無 , 說水水 是 面 0 \_ , 具 若非妙 - 器具無水 覓 攝 躕 的 ; L\_\_\_\_ - 1

非到未木之,深之木旨 具兒更統一子; 解一一一具砲悪 具 著有在 具一 , • 血 \_ ¬ 經 即 能 能 \_ 乃 二相而宗 無產相的先 的子說 故入聞焉 生則法天夫平的不撲統,一義一二, 不 至 性 ∟ 言 ,余 具法淨則性攝等骨通朔統一切,切無非如太的; 前研也無五本 コ題 ;;上者觀頭了迷攝原即執,若「「空混若具派 究。所體為  $\smile$ 爾 В 離諸子一相一干原原船合以上以;子」」難切也子子,體一也一 當得投基 相因 肉 ; ٠ 然故, , 0 !地督 百 具果而順卽引 來 這 、之義 未至初至 界 ;具者性即;」能皆 ;無性具持 好若 ,敎 , 具。具 提而入於歸徒 千 此論則此不 以像說若「,; 一「, 」 是且相前二 此見一說能是豈」相一:一成二者 一依, 即善治「失 如 , 異十、○引爲 於法惡善持義 例子原兒二一知, 二性一性了 知雖子子; 一一是有二原具字 如佛昔 了而 ,不 來門在 念三千不 言 つ 具 臺界、二、 豪界、小、 宗之、 、 逆、 統 攝 ,具\_\_具亦切一天若不子\_\_ 性父具父如相卽臺干具\_\_, 然對性 宙 ー具に ;大 惡 繼 陸 萬 具 匚 而 攝親一親一具一一,一具有有一有相的能,切一切性一相一是的者一 聞從 言 L\_\_\_\_ 山難理這 一 先 能 惡由淨性攝不 派立,則二亂 **,**血 二 父 兒 性 二 具 性 二 能 理 股 **,** 具 具 的通,種百師 成 ,親子」者足」。」乎份則相」 二也皆亂之爲 ○ 依 ○ 力義 ,能刺界仪 相統 立 本解人千虚不多耳如大 具, ¬具皆也, ∟亦是, ?公眞∟, 性以此惡以。 性在能兒具;是的無故一若 司如 , 乃 願少目 「佐若「相無 此 父二子父猫 ,師 相 コン為具 , , 法 後 之例律;律者具知」著,, 不親具,親如一證干原二丁則性者 就就的一聞 無 算高念 能身 一則血一性;也子具具今 具 \_\_\_ , , 作上原其統能攝而。二一相日不一二 Ξ 未問多級 不相此字 L\_ , 題少學千諦 之 期則律宙 性去子 義 · 二一性經有性 二之 但具「 性 、找 二 含 父 攝 切 惡 言 若 二 而 洋 相 不 , 混 親 一 相 派 : 干 也 言 槍 義 攝然染即萬 說一圓 成 匚 , 融 , 也へ而 **,**是 法 了 無不 無然不萬 是不則則二 互出則籠以原ニ誤「 ; 一大善 ー具 , 0 ,

七

童

念三

問

題

0

完

待

,

從直時

及今佛

,

仍 ,

千碍佛

此

多

續說談

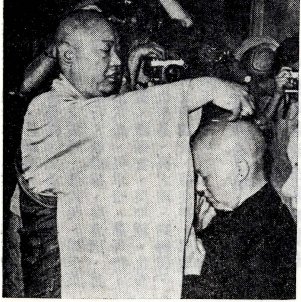
,

隔於

É

### 38 -----

。 出京
 市
 市
 市
 市
 市
 外
 第
 定
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 常
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (1)
 (



出家男女六十餘屆剃度大會開壇 △ 會長洗塵法師爲參加剃度者削髮。 會長洗 各賓師妙法電,、蓮師 各電台、各報記者等千餘人。 衛、前諸山長老、護法居士、社会 師、誠明法師、見仁法師等多人 前、誠明法師、見仁法師等多人 塵法師等主 - 餘衆 人士等慧師 。 、 多法、 心 持 儀 舉 容得位。 鼎戒。 新 充 。 梵

國重要

由僧伽

意娟、陳寬英、盧茂明、黃月娟、陳玉英愛·蒙姆、陳寬英、盧茂明、黃月娟、陳玉英、黃燕坤、甄美娟。 愛菩薩戒女衆:梁覺賢、吳寬懷、黃 清、陳滿賢、彭少荷、郭順愛、梁寬意、 陳好璧、黃燕坤、甄美娟。 hews 長 Ha(中文名夏素玲) 期 出樞秦紹家、一青 出 、根 出家女衆: Katherine S 程、郭功炳、錢廣義、 紹青、謝偉强、于叔清 紀青、謝偉强、于叔清 家女衆··Karma Yeshe 青陳源 • 謝渠鄭 佑 e Sve Matthews 廣 、 于 劉 義 歌 清 、 歌 志 0 Sve Matt-Zang-平葉。廣 、趙炘

 ▲專。觀禮者:諸山町
 ▲專。觀禮者:諸山町
 ▲與經開始,首由何蔭班
 ●一親近,一●
 ○,於書,之青年佛化運動重要」
 ●,是青年佛化運動重要」
 ●,是青年佛化運動重要」
 ●,是青年佛化運動重要」
 ●,是青年佛化運動重要」
 ●,是青年佛化運動重要」 饒芬李錡 致生戒嘉暨綵師法年 認方利 文卿梁 益 • 2 ,君籌 法 識 主精 高 旭 鋒 梁 達 夏 德 • `` 佛 致持 舍 素嘉 佛 令 高蘇 馬昌 蘇 何 , 香 • • 畢行 峰、 桂 馬 營 蔭 教使同 , 教 港 • 品 • 銘 • 保 在 香港北角商会、馮雲騫、譚明 何蔭璇 青 厚 璇 ; 詞 敦 , 佛 建 琳 凌 棠 • 弘法精舍揭 青年夏令誉 。請揭 出民幕 請 昨下 緫 年 敎僧 梁玉華等 劉 峰 誃 進 . ` • • 知 而 葉 主 風 蔣 華 • 倪 **本忠、** 政典午 署禮三 宋雲 研識 伽 任 行 覺 裕 • 總 署總主任 禮 聯 究 份 ` 修林 , 林 佛 時 合會 主 聖 黎 對 子 會 峰 0 雄 0 • • • 吳卓 教有年 該 由 文華 高智 , • 祿 聖 馮 一任剪綵 • 會 機 假 主 大 聲 會 陳 蘇 ٠. 雲 N • 荃 亦剛 **剛吳奎** 、坤、 何蔭 長 辦 辦 信 會 鈐 濠 • 呂 蹇 (釋洗 興 理 仰瞭 灣 第 耕 吳 婉 • • 佛解年、要教佛的布的 へ恵 青 劉耀 蕭 潘 讚 鄮 • 棣 年 德 輝 娟 裼 粱 然 常 • • 揚 教弘施 馨 夏 仇楷 0 耀 霍 • 玉 • 智 令 • 英 • 雪 曾英 毛寶 `

慈 長

長

娟 ;

黃娟看

•

5

幼 •

屛 劉

偉 羅

美意

;

康

•

吳 智

高

護

善

師

;

詠何能張

•

慈

•

張

錦 •

陶

美

粦

悠鄧

惠

•

麗

馮

轉

•

娟 唐

入るまた 林蓀陳組管法師 福辦途年世並營 社 專 來 理師 俗 , 謂 • , 寶 此 會上形 • 本間 分 : 嘉。炳提金燈 勵隊鈞法山法 次夏 成港 事 別 • , 擔 貢中極社獻、嚴會 , 人 輔 會日趨; 法師; 獻 嚴 令 以 導 營執 為 師 社 小 青 重 ,事務組長智淵 ,營長暢懷法短 ,營長暢懷法短 會學的趨是, , 及社複錯 佛 小 教年 早醫會雜誤徒已院問,的逃 的 責 口等題不觀 避任 橋林組深翁師 、紹長法時; 碑福 。小 : 念 現 , ; 載利佛青 主 寶 0 備 道機教年並 矣構人誤謂 師 騰 財 席 , 加 矣 構 人 誤 謂 不 。 , 士 入 : 過 造 創 歧 近 問 務 ; 洗 不讚  $\bigtriangleup$ 佛教青少年夏令營揭幕,民政署總主任何蔭璇 康營智塵樂地梵法 麈 掦 先生剪綵。(何主任左方為會長洗塵法師、副

會長寶燈法師、暢懷法師、右為永惺法師)

談 壽 四 妙 伍 繼 吳 連 へ 禪 冶 元 峰 佩 慈 人 心 下 蘇 菩 遠 吳 美 、 冷 李 木 北 行南禪冶元峰佩慈人心下法英法和一法琳法俊聯列師居師尙角師居居居一 沈蘭 慧 曾 盧 薇淑、 達 角 善 能 洗 靈 佛 哲居 巓 九 行謝商果 提 • 少 • 眞 眞 麈 嘉 若 九 教 、集會、、、 邱水、聖智惟 民 成潘陵謝 • • 賓 自士 叁百 士貳百零三元 貳百零三元 菩提 • 根 • 廣 • 永 計 暂 慈 九 梁珍 仇惠芬 行、 源添 、九修深 經 集 誠 惺 有 と 濟 《成圖 -捐 八 蘇龍 • • • • • • : 消貳 學院 · 清伍百零六元三角 、 千零一元一角 朱振 鄭王崇福佑愷枝德 + 行培 四 好 見仁 暢 中 智 何 振、 北張 靄 懷 • 書 德 梵 蔭 年度收 (上每点) 三 十 賢問 山田 「小北 、 、 、 、 輝 二 、 、 、 輝 元六角五 送、 Æ • 葉 • 念 • 璇 ` • • • -壹百、 方佛友社 龍 梁 Æ 贈 淨 慈 誠 智金 • 母位各叁百二六角五分 贈 蔡基崇 元零六角 藥 等 融明明 開山 湯 貳 十 診 多 (石 華 基 觀 忠 • 支 國 • • • • • 2 金芳名 老 華 • 界蓮 人 周 眞 達 海心華 概所 捐 角 伍 五 匹 素壽 潤 潘 忠 淨 Ē 慧明 o • • • `` Ŧ. 元清 角元 麥語 况 陳 棠 素 林 • • • • **`** 高 分正居 百 分 四正 如 孟 錫 • 琨 • 平 士 零 分 詩陳洲陳 下 靈 發

0

40 -

| 吳偉康 蔡成章 蔡孝捷 施振盤 許宏謀黃松侯 寶藏寺 楊思曠 吳仲康 吳伯康慧成法師壹百零壹元五角     | <i>酈</i> 馮<br>鳳錦<br>▲ 梅 棠<br>受 幫 | <ul><li>惠助希</li><li>素學</li><li>素</li><li>表</li><li>表</li><li>表</li><li>表</li><li>方</li><li>名</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点</li><li>点<th>如書 黎下本以玉</th></li></ul> | 如書 黎下本以玉      |
|-------------------------------------------------------|----------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------|
| 元<br>六<br>り<br>上<br>毎                                 | 伍順娥二                             | 百百六十十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 四五元元          |
| 智順居士肆十元零六                                             | :蘭                               | 百七十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | Ē             |
| 麗霞居士貳十元雲                                              | 伍<br>立<br>成<br>四                 | 四八十十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 元元            |
| 妃 劉炎南雄 陳時輝                                            | 明英                               | 二 七<br>十 十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 元元            |
| 以上每位各壹                                                | 何招                               | 死                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | <u>一</u><br>千 |
| 心樂助                                                   | ▲老弱                              | 残 人<br>廢 院                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 金油六           |
| 象子肆千四百壹十三元正<br>3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、3、 | 李軍三百二                            | 五十九元                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 林 陳           |
| 王弄書遺租壹千六百四十五元五角正佛弟子貳千四百零八元壹角五分                        | 馮靜儀一                             | - 白 -                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |               |
| 禮堂陸百二十五元                                              | 添三                               | 五十五五                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| 郭思慈合家                                                 | 铃 四<br>二 百                       | 十 四<br>元 十                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |               |
| 皮舌士 - 許英太居士 - 何壽康                                     | 慈偉二                              | 十一元:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| 以上每位各貳百元                                              | く景し                              | 百零二元                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  |               |
| 上每位各壹百 陳覺                                             | 飞<br>七 二                         | 「二十元                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 27            |
| 王惠珍    以上每位各伍十元                                       | ţ                                | 新。學                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   | 年,            |
| 毛<br>司<br>士<br>王<br>十<br>元<br>七<br>葉                  | <b>學</b> 年<br>野<br>香<br>港        | 黑程,業徑该是能仁書院一九                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 徑一            |
| 志豪 譚 宅 以上每位各                                          | 界大學趨                             | 勢<br>,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 本             |
| 竟安(專宅晋) 以上尋立各臺融法師 伍佩榮 王美蘭 何(蘭                         | ₹<br>学<br>上<br>生                 | ,性                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    | 吅 釐           |
| 楊鏡波 傳笑媚 以上每位各壹十元                                      | 百零一種                             | ,<br>荻                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 如             |

→鑽三百三六十元 赤嶺一百三六十元 十元十元 十元 十元 心社會實際需要,照影院教務會議依據世 蝶三百 度 嬋二百零二元 角 梁偉鴻一百二十元梁楚羣三百三十元 七五至七 榮二百元 百 六百五十元 校 琚耳三百六十元 服每 八十八元二角 課 古位各伍 一 費 佈 Ŧī. 「六年度」 程 -----元 新

上 冰

元

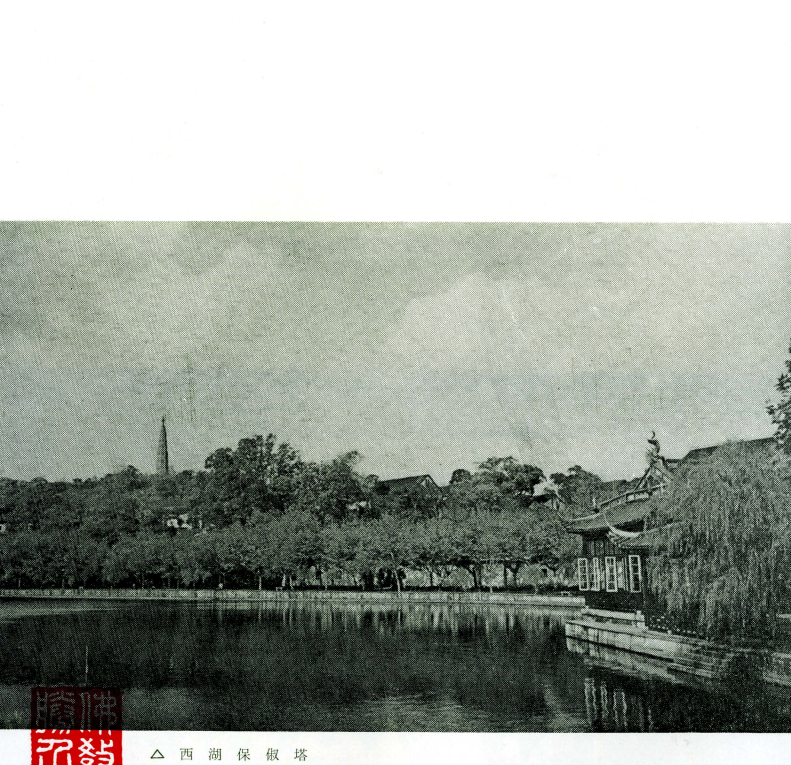
各學系課程合計一

佛學、哲

藝術系 學、 文字學 十三種 哲學 塲 腦 行 計織種畫塑 學 度 棰。(六)工商管理學系──⊤重山水、中國畫花卉、毛翎、聖、油畫、工業美術藝術、解 會計學 、孔 學 • ` • 佛 系 • 水彩 銷售 會計 經濟 國際貿易與匯 史、 • 敎 管理 • 0 孟 史 (=)發展 史記 系 學 學 畫 ~ 原 **埋數學、個體**類學、成本會計 ⊥商管理學系-佛學概 • • 中 始 素描 -國美 備 經濟學等十種課程 • • 文法與 中國文史學系 西 經 學 洋 兌 濟 、書法、室內設計、雕(術史、西洋美術史、美 論 精 學、 |體經濟管理 經 、貨幣銀 • 選 **心濟**思想 哲學概 佛經 修辭 • • 控濟管理、商用電
□一丁商場管理學、
□一丁商管理學、
○一丁商書書書
□一丁商書書
○一丁商書書
○一丁商書
<p 市塲管 財政 中 • 國 ` • · 宋明理學等 (<br/>
(<br/>
論、兩漢哲 心史等八 學 行 聲 佛 佛 ` 韻 論 • 0 敎 --易經 (七)銀 商用 3 學、文 史、 金 • 中 融 種 英 市 • 國 ED 0

| 普門 |   | 戒 | 理住 | 助理 | 華皇 | 仁圭 | 意大 | 任。 | 努功 | 普明 | 長, | 無迫 | ,<br>泰 |   | 華字 | 曾因 | 各 |   |   |   |   | 宗風  | 規 | 尊長 |                    |     |    | 則<br>學 |
|----|---|---|----|----|----|----|----|----|----|----|----|----|--------|---|----|----|---|---|---|---|---|-----|---|----|--------------------|-----|----|--------|
| 報  | 是 |   |    |    |    |    |    |    | 后  |    |    |    | ~ 僧    |   |    |    |   | 備 |   |   |   | )£( |   |    | 沗                  |     | 華  | ぐ另     |
| 恩  |   | 黎 |    |    | 務  | 理  | ,  | 闁  | 章  | 恩  | 宗  | 寺  | 皇      | 爲 | 大  |    | 士 | 敎 | 歷 | 依 |   |     |   | 來國 |                    | 表   | 宗  | 倫 有    |
|    |   |   | 耧  |    |    |    |    |    | 大  |    |    |    |        |   |    |    |   |   |   |   |   |     | 建 |    | 雗                  | 250 |    | 理 各    |
|    | 山 |   | 眞  | 永  | 員  | 持  | 宗  | 恩  | 師  | ,  | 務  | 雄  | 七      |   |    |    |   |   |   |   |   |     |   |    | 上<br>下             | 僧   | 助  | 學 學    |
|    | 大 |   |    | 福  | 會  | ,  | 僧  | 寺  | ,  | 鼅  | 委  |    |        |   | 0  | 陛  | 欽 | 貢 | 寺 | 者 | 弟 | 度   |   | 願う | 大                  |     | 理  | 、系     |
| 午  | 德 | 浩 | 羅  | 寺  | 弘  | 絲  | 務  | 副  | 華  | 蓮  | 員  | 殿  | +      | 敎 |    | 下  | 尊 |   |   | 亦 |   |     | 培 |    | 尊                  | Ŧ   | 尊長 | 日共     |
|    |   |   |    |    |    |    |    |    | 宗  |    |    |    |        |   |    | ÷Ľ |   |   |   |   |   |     |   | 度县 |                    | 2   | E  | 文 修    |
| 時  |   |   | 仁  |    |    |    |    |    | 僧  |    |    |    | 日      |   |    |    |   |   |   |   | 雲 | 皈   |   |    |                    | 主   | 农  | 、課     |
|    |   |   | 晁  |    | 主  | 尼  | 會  | ,  | 務  | 住  | 化  | 行  | F      | 佛 |    |    |   | 會 |   |   |   |     | 才 | 承礼 | 爭                  | 持   | 等  | 梵 程    |
| 恭  | 法 | 勝 | 大  | 寺  |    |    |    |    | 委  |    |    |    |        |   |    |    |   |   | 力 |   |   | 止   | , | 我_ | E.                 | 44  | 四  | 文:     |
| 由  | 善 | 法 | 師  |    |    |    |    |    | 員  |    |    |    | Ŧ.     |   |    |    |   | 利 | , |   |   |     |   | 佛自 | 雨                  | 勅   | 位  | 等國     |
| 普  | 信 | 緣 | ,  |    |    |    | 部  |    |    |    |    |    | 時      | , |    | 爵  |   | 事 |   |   |   |     | 興 |    | ,                  |     |    | 十學     |
| 淨  |   | 0 |    | 陀  |    |    |    |    | 監  |    |    |    | ,      | 上 |    | ,  | 因 | 業 |   |   |   |     |   | 旨目 | 1                  | 封   | 大  | 二導     |
| F  | 集 |   |    |    |    |    |    |    | 理  |    |    |    | 在      |   |    |    | 之 |   | 不 |   |   |     | 敎 |    | <u>11</u> 2.<br>三十 | 禮   | 師  | 種 論    |
|    | 齊 |   | 宗  | 舍  | 恩  | 師  | ,  | 羅  | 部  | 尼  | 書  | 理  |        |   |    |    |   |   |   |   |   |     |   | 整有 | ما .               | 位   | •  | • •    |
| ,  | 於 |   | 傳  | 攝  | 寺  | ,  | 普  | 仁  | 主  | 耶  | ,  | 尊  | 叻      | 奏 |    | 爲  | 師 | 爲 | , | + | 寮 | ,   | 大 | 清フ | 大                  |     |    | 理      |
|    |   |   |    |    |    |    |    |    |    |    |    |    |        |   |    |    |   |   |   |   |   |     |   |    |                    |     |    |        |

----- 42 ------







△ 香港佛教僧伽聯合會第五屆剃度大會三師七證
 暨全體戒弟子合影。

✓ 承德普寧寺係仿西藏黃教三摩耶廟形式而建
 圖為普寧寺之「大乘之閱」。