

華嚴宗初祖杜順大師

|                                                                             | 后,"富在,对此自重奏中,"几,"了富伟中, 了富木中, 克卜七, 算有百. 舅  |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------|
| 參製之首。<br>一日,爲山因百<br>た山也發<br>盧中<br>大<br>而<br>导<br>百<br>た<br>鼎<br>示<br>以<br>吾 | <b>找了</b> 當 早 相 也 均 單 牧 中 い , 王 當 寺 切 十 5 |
|                                                                             |                                           |
| 靈祐祖師年十五出家,至二十三歲遊方江西,參百丈,乃居                                                  | 禪的石霜、夾山、德山等大德,皆有參學於斯的經歷,潙山簡直              |
|                                                                             |                                           |
|                                                                             | 此以後,「天下禪學輻輳焉」(見《潙山語錄》),就連青原系              |
|                                                                             |                                           |
| 一、潙山道場興隆的外緣                                                                 | 有千五、六百人共住的大道場,連帥李景讓也奏號為同慶寺。從              |
| E                                                                           | 法,由是徒衆日盛,共營梵宇,荒無人煙的大潙山不久就成了擁              |
|                                                                             |                                           |
|                                                                             | 而生另擇道場之想。但不久,安上座擕數僧人從百丈處來此護               |
| 山禪師的弘法以無上的助緣。                                                               | 年之久,而山下絕無來者,這便使得誓願度人的靈祐大師也一時              |
| 叢林諸大德的獎掖;此外,中唐時期特定的歷史條件無寧也給潙                                                | 食,其自然條件之艱難是可以想見的。靈祐禪師居山後達五、六              |
| 師在弘法中的種種善巧方便與無礙的慈悲;同時也不可忽視當時                                                | 煙。靈祐祖師(771-853)卜居於是,祇得與猿猱為伍,以橡栗充          |
| 極一時,固然當首推靈祐祖師的法德高尚;但也不可忽視靈祐祖                                                | 想當年,潙山尚未開發,到處峭壁荆榛,周圍數百里全無人                |
| 後學不得不對潙山道場的興盛作一番歷史的反思。潙山道場的盛                                                | 大的恐怕也得數潙山禪。                               |
| 遙思潙山道場的創立,追念靈祐祖師不朽的弘法業績,則令                                                  | 在中國南禪史上,開宗最早的要數潙山禪,道場規模至爲宏                |
|                                                                             |                                           |
|                                                                             |                                           |
| 察日新                                                                         |                                           |
|                                                                             |                                           |
|                                                                             |                                           |

**度響**: 落

惕

隆

盛的滔

沆

評

「室所以競導陀羅麗格佛象・公元三

| 四世紀。                                        | 為如此居山獨善而無益於弘法,漸生下山之念。恰在此時,懶安                   |
|---------------------------------------------|------------------------------------------------|
| 藏室所收藏犍陀羅風格佛像,公元三 /                          | 靈祐住持潙山,達六、七年之久而無人上山,就連靈祐自己也認                   |
| 封底:瑞士蘇黎士烏爾里希・馮・施勒德爾收                        | 再則,百丈禪師對於靈祐的住                                  |
| 底裡:菡萏飄香                                     | 場,打下了一箇好的基礎。                                   |
| 面裡:華麗宗初祖杜順大師                                | 的大德了。有這樣的人出面推薦,自然給靈祐住持潙山,開闢道                   |
| 重要买丁目                                       | 獻,但他能堅持行十二頭陀,至少可以說是當時叢林中頗有聲望                   |
| 封面:河南安陽修定寺塔                                 | 是潙山主人也。」司馬頭陀的行狀,雖一時難以找到可徵的文                    |
| 日 金 二 日 二 日 一 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 日 | 爲未可;訖乎身爲百丈典座的靈祐走出,司馬一見便說:「此正                   |
|                                             | 司馬便要求親見此人。時百丈門下華林首座出來,經司馬勘辨認                   |
| 菩薩行布施應淨施離不淨施智 銘… 38                         | (見《潙山語錄》及《傳燈錄》)當百丈問他何人可住此山時,                   |
| <b>3</b> 優婆塞戒經研習之四十五                        | ~                                              |
|                                             | 法器。司馬不久又從人湖南遊方至百丈,告訴懷海禪師說:「頃                   |
| j<br>重                                      | 「佛法說甚麼粗細!」這場勘辨,使司馬認識了靈祐這位禪門大                   |
| 3                                           | 靈祐,靈祐便以手撼門扇三下,司馬云:「太粗生。」靈祐曰:                   |
| 藏專弗汝窒馬反良「乀圓南去一····홍息月···                    | 靈祐語錄》所載,司馬頭陀一到百丈,便先舉「野狐禪」公案問                   |
| 九法海拾貝                                       | <b>薦</b> 而住大潙山                                 |
|                                             | ,靈祐禪                                           |
| · 明代漢傳因明概述鄭偉宏… 29                           | ,                                              |
| 略論唐朝的禪林經濟·李豫川… 24                           | 「「「本日                                          |
| 特稿                                          |                                                |
| Ē                                           | 「禹禹、合肆曰懿〕〔二〕〔二〕〕〔二〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕〕 |
| <b>リ</b><br>輝籍論陳士强… 18                      | 未                                              |
| 禪宗之祖德治保勢材                                   | 潙山道場得以成就的外緣。據《宋高僧傳》卷十一所載,靈祐禪                   |
| 近方江西・冬日と、                                   | 場,也為中國南宗禪創立了最早的宗門,這便使得我們不能忽視                   |
| 道塲隆盛的潙山禪述評蔡日新… 3                            | カ                                              |
|                                             | 笛                                              |

| 上座率數僧從百丈處來,輔佐潙山道場。「自後山下居民稍稍知  |
|-------------------------------|
|                               |
|                               |
| 叢林內部的扶持,是靈祐創立潙山道場的外緣中的決定因     |
| 素,因為,任何道場的建立,離開了叢林內部的扶持,都是不會  |
| 圓滿的。但另一方面,道場所處的地理位置及其歷史環境,也是  |
| 與道場的興旺至關緊要的。潙山地處湘中偏北之處,北鄰常灃古  |
| 驛道,藥山、夾山、德山等祖庭分佈於斯;東處通往贛州的要   |
| 道,鹿苑、石霜、道吾等禪宗古道場分佈於斯;且東面的驛道又  |
| 與洪州相通,洪州的大德遊方,必經於斯地;其南有南嶽勝地、  |
| 雲巖道場。潙山處在這樣一箇地理位置上,固然是十分有利於接  |
| 應四方禪衆的。據《潙山語錄》與《傳燈錄》等文獻所載,當年  |
| 曾參學或遊方至潙山的大禪師就有五臺隱峯、歸宗智常、道吾圓  |
| 智、雲巖臺晟、石霜慶諸、夾山善會、德山宣鑒、九峯道虔、疏  |
| 山匡仁等。在諸大德中,大多是開宗闡教的一代尊宿,或是一方  |
| 道場的開庭祖師。可見,潙山當年不祇是一箇大的禪宗道場,而  |
| 且也可以說是一所培養禪門彥碩的大學堂。在這一點上,除了靈  |
| 祐祖師自己具有善接群機、廣弘萬品的道行以外,恐怕也與當年  |
| 潙山所處的地理位置以及潙山的山川形勝、宜作大道場等因素分  |
| 不開。                           |
| 再從歷史條件上看,靈祐禪師的住持潙山,也正是處在南禪    |
| 的盛弘時期。據《宋僧傳》卷十一所載,靈祐禪師於「元和末,  |
| 隨緣長沙,因過大潙山,遂欲棲止。」今衍為西曆,大約在820 |
| 年間,是時青原、南嶽兩系禪正處興盛時期,加之長達八年之久  |
| 的「安史之亂」,使北方長年處在戰亂之中,北民南徙,他們多  |
| 數遁入叢林,更使禪門一時勃興。而潙山不但地理形勝,而且所  |
| 處地理位置又甚宜弘法,因而成了常住達近千六百人的大道場。  |

| 禪門大德,因而他能使潙山道場興盛。據《潙山語錄》記載,靈首先,潙山道場的住持靈祐禪師,他本人就是一位了不起的 | 因。                          | 二、潙山道場興隆的內因 | 性。以上諸緣,是成就一大道場所必備的外緣。<br>如此方及中央政府官員的支持,而且還要有政務。<br>如此方及中央政府官員的支持,而且還要有政務。<br>如此方及中央政府官員的支持,為山不久又恢複<br>。就了中國叢林中規模超前的大道場。可見,一箇大道場<br>。就了中國叢林中規模超前的大道場。可見,一箇大道場<br>。就了中國叢林中規模超前的大道場。可見,一箇大道場<br>。<br>如此方及中央政府官員的支持,為山不久又恢複<br>。<br>一度空其梵宇,靈祐禪師也雖一度「裏首爲民」(參<br>一度空其梵宇,靈祐禪師也雖一度「裏首爲民」(參<br>第一過,出爲湖南觀察使的裴休,對靈祐禪師「固請迎<br>。<br>二<br>一<br>一<br>世<br>一<br>是<br>有種種弘法的方便,無寧是大有裨益的。因此,潙山道<br>一<br>四<br>書<br>和<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一<br>一 | 了一種合法而又穩定的政治環境。再則,當時身為宰相的裴休也持,而且也得到了中央政府的認可,這便為靈祐禪師的弘法造成曾傳》卷十一)潙山的寺院一旦竣工,不但得到了地方政府的支李景讓統攝湘潭,願預良緣,乃奏請山門號同慶寺。」(見《宋李上座等率僧來潙山護法,潙山梵宇營建成以後,「時襄陽連帥府的積極支持分不開。據《宋高僧傳》與《傳燈錄》之所載,當此外,潙山之所以能成為大道場,還與當時的地方及中央政 |
|--------------------------------------------------------|-----------------------------|-------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 山語錄》記載,靈就是一位了不起的                                       | <b>入型叢林的各種內</b><br>了它具有種種殊勝 |             | 緣。<br>而<br>「<br>」<br>「<br>」<br>「<br>」<br>「<br>」<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二<br>二                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | 身為宰相的裴休也到了地方政府的表情。」(見《宋後,「時襄陽主師」。「長《宋後,「時襄陽連師」。」(見《宋時的世子政府的支援。」(明王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王王                                                                                              |

祐禪師在參學百丈之前,就已「究大小乘教」:後參百丈,徹了

| 正因為靈祐禪師非獨自家徹了心疑,而且又能隨緣方便開示「神通並妙用,運水及搬柴。」( 見《五燈會元》卷三 )                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 寢。」師云:「和尙今夏亦不虛過。」(見《仰山語錄》)審和尙一夏之中作何務?」潙山云:「日中一食,夜後一下得一籮種。」潙山云:「子今夏不虛過。」師卻問:「未來,在下面作何所務?」師云:「某甲在下面鉏得一片畬,師(仰山)夏末問訊潙山次,潙山云:「子一夏不見上                                                                          |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |                                                                                                                                                                                                          |
| 穿衣喫飯,全是禪機的顯現。這就如同龐居士所述之偈師徒間貌似尋常家話的言談中,卻盡寓機鋒:尋常的作和尙一夏之中作何務?」潙山云:「日中一食,夜後有一籮種。」潙山云:「子今夏不虛過。」師卻問:「不一下面作何所務?」師云:「某甲在下面鉏得一片畬師(仰山)夏末問訊潙山次,潙山云:「子一夏不見                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |                                                                                                                                                                                                          |
| 、穿衣喫飯,全是禪機的顯現。這就如同龐居士所述之偈、<br>家衣喫飯,全是禪機的顯現。這就如同龐居士所述之偈、<br>「将一癱種。」潙山云:「子今夏不虛過。」師卻問:「<br>來,在下面作何所務?」師云:「某甲在下面鉏得一片畬<br>師(仰山)夏末問訊潙山次,潙山云:「子一夏不見<br>師(仰山)夏末問訊潙山次,潙山云:「子一夏不見<br>「将一癱種。」潙山云:「子今夏不虛過。」師卻問:「<br>來,在下面作何所務?」師云:「某甲在下面鉏得一片畬<br>「「一」」「一一館,倒是不乏平和靄如的風度。例如:<br>「<br>年前徒間貌似尋常家話的言談中,卻盡寓機鋒:尋常的作<br>。」」師云:「和尙今夏亦不虛過。」<br>(見《仰山語錄》<br>年前徒間貌似尋常家話的言談中,卻盡离機鋒:尋常的<br>作<br>。」」師云:「和尙今夏亦不虛過。」<br>(見《仰山語錄》<br>」<br>(見》<br>(如)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1)<br>(1                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靄如的風度。例如:時曾行過一次腳踏的施教以外,便再無任何激烈的施教了少有過激的言教出現,他除了在勘問學人「如何是潙山一然是出乎一種無語的有語。而在潙山日後的施教行業之中潙山在當時若不打破淨瓶的名相,何以顯示其解脫的了義                                                                            |
| 、穿衣喫飯,全是禪機的顯現。這就如同龐居士所述之偈、家衣喫飯,全是禪機的顯現。這就如同龐居士所述之偈、「「「」」」」。<br>「「」」」。<br>「」」。<br>「」」。<br>「」」。<br>「」」。<br>「」」                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | ,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靄如的風度。例如:時曾行過一次腳踏的施教以外,便再無任何激烈的施教了少有過激的言教出現,他除了在勘問學人「如何是潙山一然是出乎一種無語的有語。而在潙山日後的施教行業之中潙山在當時若不打破淨瓶的名相,何以顯示其解脫的了義後的行業中如黃檗、臨濟、德山一般作風凌厲剴切,其實了他頓超三界的氣魄。初讀此則公案,學人或許以爲潙山的踢倒淨瓶,足以體現他作爲一代禪門上根利器的穎悟, |
| <ul> <li>→ 二 和尚今夏亦不虛過。」(為山), 師踢倒淨瓶, 一 即, 一 (二 一), 二 (二 一), 一 (二 一), 二 (二 二 一), 二 (二 二 一), 二 (二 一), 二 (二 二 一), 二 (二 二), 二 (二), 二 (二), 二, 二,</li></ul> | <ul> <li>,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靏如的風度。例如</li> <li>,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靏如的風度。例如</li> <li>,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靏如的風度。例如</li> <li>,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靏如的風度。例如</li> <li>,在潙山的施教之中,倒是不乏平和靏如的風度。例如</li> </ul>                     |

中 , 場 , 山等 舉經百丈倡導遂大興於叢林,但潙山在承嗣百丈的這一宗風時 寓於農作之中,顯然是難以實現的。在百丈的語錄中,雖有「聞 無疑是有所發展的。試想:一箇偌大的道場,如許多的僧衆,其 定會想起「一日不作,一日不食」的百丈禪師來。誠然, 德。站在這一點講,潙山是具足了弘法十方的才德的 之大機, 亂一,實質上是他在把自己於百丈處所證得的大機 學者認為為仰宗思想「比較雜亂」③,其實,為山的這種 等 ),有的禪師要求體用圓融( 如雲巖等 ),有的禪師則於尋常 參學過。而為山在接引各個宗門的禪師時,有的禪師要勘察禪之 Щ 法的學人, 檢潙山的語錄、行狀,其寓禪教於農作之公案則比比皆然。諸如 **豉聲,喫飯去** 衣食之費並非等閒小事,要經營好這樣一箇大道場,若不將禪教 能成為十方共修的叢林式大學堂,全在於潙山禪師非獨深得百丈 運用到其禪教的實踐之中。從某種角度上講,潙山在當時之所以 源而又於禪敎圓融無礙的大德,恐怕是斷乎不可能做到的。有的 極一時。要接引如此之多根機不同的禪師,若非潙山這類徹見心 事中見道(如夾山等),有的禪師在大起大落中頓除執縛(如德 本體(如石霜等),有的禪師要體悟禪的大機大用(如鄧隱峰 Ш 學人,所以他的道場不但能接引修學自馬祖 I語 錄 、德山等禪德,均是石頭法脈的傳入,但他們都曾在潙山 使農禪二者圓滿地結合起來。若提起「農禪」二字,人們 乃在於潙山禪師能將自己的施敎貫徹於日常的農事雜務之 其次,潙山當時之所以能成為擁有千五、六百人常住的大道 )……凡此各種根基的禪師,潙山均能接引,是以其門庭盛 而且又不囿於門戶之見,所以他能成爲十方擁戴的大 ,則不難看出:道吾、雲巖、石霜、夾山 而且還能接引修學石頭一系所傳禪法的學人。查 (見《古尊宿語錄 》 卷 一 し 的農禪記載 一系所傳自家洪州禪 ,圓融無礙地 、九峯 0 , **農禪之** 然 [遊歴 「雜 ` 《潙 一通 , 疏

|               | 潙山作為五家禪中開宗最早的一家,若論宗風特色,它委實   |
|---------------|------------------------------|
|               | 三、潙山禪法的特點                    |
|               | 可靠保障。以上數者,可以視為為山道場興盛的內因。     |
|               | 並重的措施與完善叢林管理制度,也是使潙山道場穩定地發展的 |
|               | 備了弘傳南禪正法的才德。另一方面,靈祐祖師嚴格地實行農禪 |
|               | 法以人弘,靈祐禪師畢竟是中唐時期的一代禪門大德,他具   |
|               | 日常生活都能有條不紊。                  |
|               | 旣能發展成爲規模宏大的道場,又能使禪門的各種作務及禪衆的 |
|               | 運作得井然有序的。也就因為潙山的叢林管理制度完善,故潙山 |
| <u>^</u>      | 箇叢林,若果沒有一套比較完善的管理制度,是斷不可能使叢林 |
| ÷ +•          | 庫頭、火頭、院主等序職之記載。事實上,要管理好這麼大的一 |
| l             | 諸如石霜曾在潙山做過米頭,夾山在潙山做過典座,語錄中已有 |
|               | 分明瞭。今查《潙山語錄》,則可略見其叢林各種序職之一斑。 |
|               | 式,到元代德輝禪師的八卷本《敕修百丈清規》,各種司職才十 |
|               | 用首領一人,管多人營事」。凡此種種,只能初見其叢林管理模 |
|               | 具」等規矩、一行普請法、上下均力」、並「置十務之寮舎、每 |
| ш             | 下了方丈、長老、法堂之制,訂有「設長連床,施椸架,掛搭道 |
| #±            | 原本今已不復可見了,僅從《景德錄》裡可以窺其大約。百丈立 |
| <del>++</del> | 系的叢林管理制度。雖然在百丈時,便爲叢林立下了清規,但其 |
|               | 此外,潙山的叢林清規也甚爲完備,基本上形成了一套有體   |
| 土刀            | 農禪經濟,使潙山這一規模空前的大道場得以穩定地發展。   |
|               | 的人生大事,又為禪僧提供了自身的衣食之需。這種自給自足的 |
| €⊓            | 動。在師徒共同勞動的場合中實施禪教,旣解決了禪門徹了心疑 |
| 圕             | 客之搬柴,香嚴的作餅,潙山本人也親自幹摘茶與泥壁等體力勞 |
| ず             | 石霜因篩米而悟道,仰山的蹋衣、刈禾與合醬,石霜會下的二禪 |

| 氣未能頓淨,須教渠淨除現業流識,即是修也。不可別有法 | 語。如今初心,雖從緣得,一念頓悟自理,猶有無始曠劫習 | 名無事人。若真悟得本,他自知時,修與不修是兩頭 | 事,譬如秋水澄渟,清淨無為,澹濘無礙。喚他作道人,亦 | 得。從上諸聖,祇說濁邊遇患,若無如許多惡覺情見想習之 | 中,視聽尋常,更無委曲,亦不閉眼塞耳,但情不附物即 | 夫道人之心,質直無偽,無背無面,無詐妄心,一切時 | 等語。而在潙山,也不例外,他在一次上堂時說: | 在諸多禪師咐囑其見道弟子時,往往有「珍重 」、「 善自護持 」 | 水牯牛(乘願再來度生)這四箇階次。關於修禪見道後的護持, | 站在禪的修行階次上講,潙山禪認爲有悟道、見道、護持、 | (一)悟道——見道——護持——水牯牛 | 用關係等方面來作點粗淺的探索。 | 特色的。今謹按有關禪家文獻,從潙山修禪的階次與潙山禪的體 | 杯的各系禪教,但在修行階次與體用關係的體悟上,是頗具自家 | 今細讀有關潙山的語錄與史料,則會發現潙山禪雖能圓融當時叢 | 超出他們的先行者」(詳注③)。筆者認為,此說似值得商榷。 | 國師的門下耽源那裡學來的,因而,有的學者認為為仰禪「 沒有 | 和。就連潙仰宗的九十七種圓相的教法,也是其弟子仰山從南陽 | 禹,它沒雲門三句式的高古格調,也沒有法眼六相漸進的那般平 | 个如曹洞五位那般綿密,也不如行「四賓主」教法的臨濟那般凌 |
|----------------------------|----------------------------|-------------------------|----------------------------|----------------------------|---------------------------|--------------------------|------------------------|---------------------------------|------------------------------|----------------------------|--------------------|-----------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|-------------------------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|
|----------------------------|----------------------------|-------------------------|----------------------------|----------------------------|---------------------------|--------------------------|------------------------|---------------------------------|------------------------------|----------------------------|--------------------|-----------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|-------------------------------|------------------------------|------------------------------|------------------------------|

得。以要言之,則實際理地,不受一塵;萬行門中,不捨一地。縱有百千妙義,抑揚當時,此乃得坐披衣自解作活計始

教渠修行趣向,從聞入理,聞理深妙,自心圓明,不居惑

法。若也單刀直入,則凡聖情盡,體露真常,理事不二,即

| 如如佛。( 見《 潙山語錄 》 )                                    | 「 汝今既爾,善自護持 」如出一轍。這則公案,有力地說明了禪                                 |
|------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------|
|                                                      | 者見道之後,還必須有一箇善自護持,長養聖胎的修習過程。因                                   |
| 在這裡,漁山老人認為:道心應是一質直無偽」的,必須使自心                         | 爲一時的見道,絕不意味着終生事了,不用再修。                                         |
| 如秋水澄渟,方可稱作道心,或名為無事人(按:丹霞禪師也曾                         | 其實,當年潙山的同參長慶大安在修學於百丈時,也經百丈———————————————————————————————————— |
| 以「無事僧」自稱)。這就是要求學人斷除一切人我法執,做到                         | 開示了禪修的這一階次。<br>[]][]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]]           |
| 「 情不附物 」,方可證淂此心,做個無事的人,這便是大師勸化                       | 周ラニュル 作自 美一路 フィー                                               |
| 學人悟道修行的法門。其實,大師開示學人悟得之道,也就是大                         | 師( 大安 ) 即造百丈,禮而問曰:「 學人欲求識佛,何                                   |
| 師所要求證得的那顆「初心・」。所謂「初心」,便是學人那顆本                        | 者即是?」丈曰:「大似騎牛覓牛。」師曰:「識得後何                                      |
| 來未被汚染的清淨心,它是一切有情所本自具足的如來清淨藏                          | 如?」丈曰:「 如人騎牛至家。 」 師曰:「 未審終始如何保                                 |
| 識。學人經過一番刻苦的修持後,一朝真心顯露,即便識得了初                         | 住? 」 丈曰:「 如牧牛人執杖視之,不令犯人苗稼。 」 師自                                |
| 心,也便見到了自性,這就實現了禪家所說的開悟。                              | 兹領旨,更不馳求。( 見《 五燈會元 》卷四 )                                       |
| 然而,禪僧的開悟見道,並不見得就達到了修行的終極。潙                           | 在這裡,「覓牛──騎牛──牧牛」這三箇階次,分別譬喻悟                                    |
| 山老人認為:「如今初心雖從緣得,一念頓悟自理,猶有無始曠                         | 道、見道、護持這三箇修持階段。潙山所開示學人的修持階段,                                   |
| 劫習氣未能頓淨,須教渠淨除現業流識,即是修也。」這也就是                         | 與乃師如一轍出,這便足可見出禪門的「養子方知父慈」來。値                                   |
| 說:禪者悟道後,仍須有一箇「護持」的階段,方使其他已悟之                         | 得注意的是,從百丈的此次開示之後,以「牛」爲喩的說教便在                                   |
| 禪境不至於退轉,方可盡除無始劫以來的無明業障。這一主張,                         | 叢林中盛傳開去,例如南泉的「向異類中行」、潙山的「水牯                                    |
| 在當時叢林多已實施,且各大禪師在咐囑其見性之徒時,均語重                         | 牛」,至宋廓庵禪師還作有「牧牛圖」。若窮其源,恐怕還得首                                   |
| 心長地道聲「珍重」或「善自護持」。可見,禪者悟道後,若棄                         | 稱百丈老人。                                                         |
| 漸修,便會退轉,乃至墮落。因而,潙山在開示學人中,明確地                         | 由悟道而見道的禪師,在禪門文獻記載中可謂俯拾皆是了,                                     |
| 指出了悟後必須堅持再修行,這便為禪門指出了一箇修行的階                          | 何況尚有一些已得道或已悟道而未了的禪師未載諸禪史。從史書                                   |
| 次。在《潙山語錄》中,載有這樣一樁公案:                                 | 記載來看,僅唐武宗會昌毀佛一事,天下所拆寺院就達四千六百                                   |
| 「                                                    | 出家釋子,當他們剃髮染衣之時,何嘗不曾發過大心呢!然而,餘所,澄汰僧尼達二十六萬五百人之多④。由古至今,如許多的       |
| 至如今更不疑。一师(爲山)覽偈,詰其所語,與之符契。二三十五之書或名。勞仁堅民之非林。自名十三林之名。」 | 沙門之中果真見道乃至證得阿耨多羅三藐三菩提者,畢竟爲數不                                   |
| 而云:「從象吾達,永無退失,善言獲寺。」                                 | 多,這便是一箇十分值得思考的問題。可見,悟道、見道、護持                                   |
| 白白ニュー・ストッチャーシス・コノオンシスシン・ヨコート世界中子・レ                   | 這三箇修持環節,是叢林中所不容忽視的,否則,學人或將不見                                   |
| 潙山在這裡對志勤禪師的咐囑,正如當年乃師百丈對他所咐囑的                         | 道,或者雖見道而不得正果。從叢林修持的實際出發,潙山老人                                   |

| 然,為山言裡所说的「水古牛」了,實質上與其而南泉之悅有些軟,為山言裡所说的「水古牛」了,實質上與其而南泉之悅有些要的是他還提出了行「水牯牛」道式的大菩薩行之主張。說起題。一個一個一個一個一個一個一個一個一個 人們也許會與前面所說的「牛喩」相混淆。其實不 一個一個一個一個一個一個一個個個個的一個的一個的一個個個人的是一個人的一個個人的一個 | ,了 用 修                                                                                                           |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 「水牯牛」之見契合。《潙山語錄》載潙山在示寂前上堂云:中行」,則大有修得正果後乘願再來度生之意,它正與潙山的中行」(均見《五燈會元》卷三,《景德錄》卷八所載亦同)。中行」(均見《五燈會元》卷三,《景德錄》卷八所載亦同)。有溪東牧,不免食他國王水草;擬向溪西牧,亦不免食他國王水相似。南泉普願一次上堂云:「王老師自小養了一頭水牯牛。擬    | 十棒。」<br>十棒。」<br>十棒。」<br>十棒。」<br>中,載有這樣一則公案:                                                                      |
| 作水牯牛,又是潙山僧。畢竟喚作甚麼即得?「潙山僧某甲」。當恁麼時,喚作潙山僧,又是水牯牛;喚老僧百年後向山下作一頭水牯牛,左脇下書五字,云                                                                                                     | 潙山認為:凡是得體昧用,或是得用昧體的禪者,都未具禪之正鏡三昧歌》中所說的「如臨寶鏡,形影相覩」一般。本此原則,其用以顯現,而禪之用又不能脫離本體而出現,這正如雲巖《寶在禪法中,體與用之間的關係,猶如形與影的關係,禪之本體賴 |
| ⑤。實質上,潙山指的是行大乘菩薩行,是要捨棄已證的涅槃位知潙山此乃「向異類中行」,他「雖行畜生行,不得畜生報」若站在凡夫見地上來看,或許會認為潙山真的墮入了異道;殊不                                                                                       | 要證得禪之體用圓融,便要求禪者離四句、絕百非,從而使們悟入其體;或緣禪之本體指示學人因體見用。法眼。為此,在潙山的施教中,或奪學人之境相(用),開示他                                      |
| (19月1日)「「「「「「「「「「」」」」「「「「「」」」」「「「「「「「「」」」」「「「「「                                                                                                                           | 回春东口系是一下是从了是口口,由是口雪在长山上里在一家山達到這一了悟境,就連潙山門下的高足仰山,也是經過了一場非「凡聖情盡,體靈眞常」,達到理事不二的境界,方契如如。要                             |
| 鏩乎不可以住持潙山道場,且使其叢林具有十方所未曾有的宏大學者所說的那般「雜亂」而無特色。要知道,若非一代大德,是《泣」自見云雪ノ們和自附乙多君,泣口自神桑立才修有的                                                                                        | 能下得轉語螫?二客無對,卬山說:「莫道無人會禪好。」卬山云:「此間無一人會禪。」後普請搬柴,仰山搬一捆柴問他們還同素常的個學,以得以寶玛的。杜偉石案會一有二神名到波山                              |
| 規模的。更可沉潙山老人所開示的這一禪門修學階次(悟道                                                                                                                                                | 將此事告訴潙山,說:「今日二禪客被慧寂勘破。」潙山便問其                                                                                     |

9

| 何曾問這箇?」師云:「此是鵝王擇乳。」    語言表述的禪法傳授給學人,往往要費盡禪師們的苦心,而對於後是甚麼?」師云:「子還見麼?」仰山拈禾穗云:「和尙     他為大衆說法,潙山卻說:「我為汝得徹困也。」要將那無法用適來作青見,作不青不黃見?」仰山云:「和尙                     | 場合。《潙山語錄》中便載有這樣一椿公案: 奪聲色而又不昧聲色,在潙山與仰山師徒的勘辨之中,也有一些師徒間十分契心的 那裡,雖已奪去聲色,圓融性,因而使得四方禪者奔輳於斯。 的「百千明鏡鑒像」來 一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一一       | 仰 ¬ 問 ¬ 色 取 人 見<br>山 如 : 如 外 底 無 。                                                                                                                                                                                                                                  | 山說:「我喚院主,汝來作麼?」院主無對。潙山又命侍者喚首  悲垂示。潙山也曾多次故又被潙山勘破。又如有一天,潙山喚院主,院主聞聲便來,馮  人親身經歷一番徹骨的所執境相的同時,自己卻又被所奪境相的那箇境相纏縛住了,以  擇乳」⑥的讚許。而這《潙山語錄》及《五燈會元》卷九)實際上,在仰山奪去二禪客  詰一問,正巧合道,契原委,仰山以實相告,潙山聽罷說:「寂子又被吾勘破。」(見  相,而其究竟的色相卻 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 语言表述内磾去專受合學人,主主要書基單冊門勺苦公,面對今他為大衆說法,潙山卻說:「我為汝得徹困也。」要將那無法用語,而其出語盡寓玄機。相傳潙山有次上堂默然無語,一僧請求因而諸多禪師在開示學人中,往往於無語中有語,於有語中無對於禪之至境,使用語言文字來表述,畢竟是十分有限的。禪在體用圓融上所臻的境地來。 | 奪聲色而又不昧聲色,使紛然萬法體露真常。這便足可見出潙山那裡,雖已奪去聲色,但同時卻又昧失了聲色,而潙山的呈見旣的「百千明鏡鑒像」來,似尙差一段較大的距離。因為,在仰山語,雖然最終得到了潙山的印可,但他的「兩鏡相照」比起乃師在潙山的這段開示中,鑒弘上座並未契心;而仰山經過三度呈 | 仰山於是禮拜。(見《潙山語錄》)<br>「如百千明鏡鑒像,光影相照,塵塵刹刹,各不相借。』」<br>臣外誰求相見?」師云:「祇滯聲聞方外榻。」第三度云:<br>臣外誰求相見?」師云:「祇滯聲聞方外榻。」第三度云:<br>「如兩境相照,於中無像。」師云:「此語正也。」仰山卻<br>「如兩境相照,於中無像。」師云:「水滯聲聞方外榻。」第三度云:<br>「如兩境相照,於中無像。」師云:「不辭出來,耶(那)箇<br>見。」時有幽州鑒弘上座呈語云:「不辭出來,耶(那)箇<br>師(潙山)一日索門人呈語,乃云:「聲色外與吾相 | 悲垂示。潙山也曾多次如此荆示過學人,例如:<br>人親身經歷一番徹骨的自證以外,有時還需要有高明的禪師作慈擇乳」⑥的讚許。而這種悟境的獲得,並非易然,它除了要求學詰一問,正巧合道,契入了非名相言說之處,故深得潙山「鵝王相,而其究竟的色相卻又是非言語可以表述的。仰山的拈禾穗反                                                                |

| 的建設,實行農禪並重的措施(擺脫寺院經濟對社會的依賴性, |
|------------------------------|
| 住的大道塲一切運作有序不紊。從這一角度來看,加強叢林內部 |
| 且建立健全了一整套的叢林組織機構,從而使一箇近千六百人共 |
| 次,潙山道塲的興旺,還在於靈祐祖師能寓禪教於農作之中,並 |
| 係,理順佛門與官衙的關係,是使法事興旺的必要條件之一。其 |
| 經驗是值得借鑒的,可是,在不依阿人主的前提下協調好緇素關 |
| 外因。事實上,法因人弘,晉代道安法師因人主而立法事的歷史 |
| 而且還能爭取地方與中央政府的支持,這是潙山叢林得以興旺的 |
| 靈祐禪師在創立潙山道塲時,不但能深得十方叢林的擁戴,   |
| 的。                           |
| 考究其衰亡的歷史教訓,對於目前的叢林建設,無寧是饒有裨益 |
| 的功績應是千古不朽的。今天,我們研究潙山道塲興盛的原因, |
| 潙山作為中國禪宗中規模最大的叢林,其開山祖師靈祐禪師   |
| 四、結語                         |
| 時,則不可不引以為歷史的借鑒⑧。             |
| 教訓,仰山已經無暇去反思了,而我們在今天研究禪教與禪史  |
| 潙山法脈將越弘傳越興旺,斷不至於五代而亡。這一慘重的歷史 |
| 方針,繼承乃師的那套叢林管理經驗,不故弄玄虛而施圓相,則 |
| 論,倘使仰山能承嗣潙山體用圓融的禪法,堅持寓禪教於農作的 |
| 規模最大的禪宗道塲,傳到仰山以後,不過四代而亡。平心而  |
| 式的頗具隨意性與不可知性的泥坑。因而致使潙山這座中國唐代 |
| 庸諱言,他的以圓相施教的作略,也必然使潙山禪遁入如同啞謎 |
| 傳燈。從這一角度上看,仰山旣是潙山禪的得力弘傳者,但也無 |
| 來的。且圓相的弘傳,若所授的學人非其根器,恐怕也難以再作 |
| 的;而對於千多年以後的今人來說,委實是難以悟出一個究竟義 |

| 實現叢林經濟的自給自足),是使叢林得以興旺的內在保障。更                      | 商榷之處,潙山禪在許多方面是建樹甚卓的,這在上文已經述                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|---------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 人體用圓融的禪法,這是潙山道塲得以興旺的最根本的保障。                       | 筆者不敢完全苟同。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 潙山作為一座規模空前盛大的叢林,竟然祇弘傳到第五代便                        | ④曾昌法難一事,新、舊《唐書》載之頗詳。本文所依為                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 滅亡了,這一歷史的教訓,很值得我們重視。潙山道塲的衰落,                      | 《舊唐書》卷十八的《武宗本紀》。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |
| 既有外在的客觀原因,也有潙山擇器弘法的因素,更有後世禪法                      | ⑤「雖行畜生行,不得畜生報」爲歸宗智常禪師語,參見                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
| 弘傳中,不承潙山師意而失諸虛玄的圓相施教的原因。這一歷史                      | 《五燈會元》卷三南泉語錄部份。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| 的教訓,後人不可不引以爲鑒。                                    | ⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 三十七世為山靈站禪师                                        | 乳汁而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                   | 王飮之,但飮乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云:                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                   | 「無明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無明                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
|                                                   | 乳,清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚許                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
|                                                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
|                                                   | 录》这《印山浯渌》戴之甚洋,出文所本焉《印山浯渌》。《末(11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [11]] [1 |
|                                                   | 僧傳》卷十二                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         |
|                                                   | 承事卻無明載。但在仰山本傳之結尾處則云仰山有「《仰山法示                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 王睪                                                | 成圖相》,行於代也」。今其圖相之書,蓋已不復可見了。                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| 之釆                                                | ⑧相傳潙山尚有「三種生」的施教作略。《 人天眼目》卷四                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                    |
| ①寧鄉大潙山在唐代隷潭州府治所轄,寒山大師所說的                          | 載潙山對仰山說:「吾以鏡智爲宗要,出三種生:所謂想生、相                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 「潭」即指潭州。                                          | 生、流注生。《楞嚴經》云:想相為塵,識情爲垢,二俱遠離,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ②潙山的這一行狀當參見唐人鄭愚所撰的《潭州大潙山同慶                        | 則汝法眼應時清明。」此卷內尙錄有石佛所詮釋「三種生」的三                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| ③參見土巖文、塊道需台喀勺《中國單宗通史》第995頁,寺大圓禪師碑銘並序》,是文已收入《全唐文》。 | 爲山去底之內。而生《專登录》、「爲山吾录一文曾專中,匀未箇偈子,石佛的事略未見於潙山時期的禪門文獻,故不可強斷爲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| 江蘇古籍出版社一九九三年版。該書認為為仰禪「在世界觀、認                      | 載有漹山以「三種生」施教的事蹟。抑或當年潙山道塲甚大,潙                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                   |
| 也們勺七亍皆,因同長見尋比交進礼                                  | 豪,女公侖也爲山單去寺,藿冬《三重生》之苞牧寸之易卬。山所傳弟子亦甚多,以故文獻不能盡載。因現今無可靠的文獻爲                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        |
| 作作自られる。国家の名と車衆領の「雪を言作り言作れて                        | 古方言实论已示论时,本果《三利之》论为孝介之圆乡                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |

| ⑦關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳燈                                                                                                                                                           | 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚許                                                                                                                                | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無明                                                                                                                | 燈會元》卷三南泉語錄部份。                                                                                                                                         |
|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| [傳》卷十二的仰山傳雖已提到仰山師事耽源事,然於圓相傳及《仰山語錄》載之甚詳,拙文所本為《仰山語錄》。《 宋                                                                                                                              | 於<br>》。<br>《<br>相<br>《<br>傳                                                                                                                               | 於 》 · 山<br>圓 《 傳 讚                                                                                                                       | 於 » , 山 能 五 一 鵝<br>圓 。 《 的 唼 上 器 鳥<br>相 《 傳 讚 無 云 , 但                                                                                                 |
| 《仰山語錄》載之甚詳,拙文所本爲《仰山語錄》。《                                                                                                                                                            | 《仰山語錄》載之甚詳,拙文所本為《仰山語錄》。《關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳                                                                                                           | 《仰山語錄》載之甚詳,拙文所本為《仰山語錄》。《關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳法性水。」鵝王喩菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚                                                                  | 及《仰山語錄》載之甚詳,拙文所本為《仰山語錄》。《四、仰山語錄》載之甚詳,拙文所本為《仰山語錄》。《京關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但  |
|                                                                                                                                                                                     | 關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳                                                                                                                                   | 關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚                                                                                          | ⑦關於仰山在耽源應真處所學九十七種圓相一事,《傳清法性水。」鵝王喩菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無元。但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《 祖庭事苑》卷五云:「 譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但 |
| 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無                                                                                                                                   | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無                                                                                                                                  |                                                                                                                                          | :而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲                                                                                                 |
| 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云                                                                                                           | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飮乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云                                                                                                          | ,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云                                                                                                                  | ⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲                                                                                                                            |
| 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,                                                                                  | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,                                                                                 | ,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,                                                                                          |                                                                                                                                                       |
| 清法性水。 ] 鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。 」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                         | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                           | 前之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云:1而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲」橙會元》卷三南泉語錄部份。                                            |                                                                                                                                                       |
| 清法性水。 」 鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。 」 又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                        | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                           | 前之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云:言而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲」 燈會元》卷三南泉語錄部份。<br>⑤「雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參見              | ⑤「雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參見                                                                                                                             |
| 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飮乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。<br>⑤「雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參唐書》卷十八的《武宗本紀》。  | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飮乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                           | f之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云:-而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲麼會元》卷三南泉語錄部份。<br>⑤「雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參見l唐書》卷十八的《武宗本紀》。 | ⑤「雖行畜生行,不得畜生報 」為歸宗智常禪師語,參見「唐書》卷十八的《武宗本紀》。                                                                                                             |
| 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。<br>⑤[ 雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參唐書》卷十八的《武宗本紀》。 | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。<br>⑤「雖行畜生行,不得畜生報」爲歸宗智常禪師語,參唐書》卷十八的《武宗本紀》。 | ·之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云:·而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝····································                                                | ⑤「雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參見  唐書》卷十八的《武宗本紀》。  ④會昌法難一事,新、舊《唐書》載之頗詳。本文所依為                                                                                  |
| 清法性水。」鵝王喻菩薩,由此足可見出潙山對仰山的讚明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                            | 明是同體惑,如水內乳,唯登住已去菩薩鵝王,能唼無之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但燈會元》卷三南泉語錄部份。                                           | f之,但飲乳汁,其水猶存。」又《法華玄義》卷五上云:i而留其水。《祖庭事苑》卷五云:「譬如水乳同置一器,鵝⑥鵝王擇乳:指水與乳混合置於一箇器皿之中,而鵝鳥但飲墻會元》卷三南泉語錄部份。                                             | ⑤「雖行畜生行,不得畜生報」為歸宗智常禪師語,參見  唐書》卷十八的《武宗本紀》。  ④會昌法難一事,新、舊《唐書》載之頗詳。本文所依為  不敢完全苟同。                                                                         |

| 於菩提樹下成道之佛身。在這裏,菩提樹只是喩指於其下成就之 | 其觀身之法,往往比人身於芭蕉等易於解剝之植物,以說明陰蘊 |
|------------------------------|------------------------------|
| 其實,神秀偈之「身是菩提樹」,意思是說,我身本性即是   | 爲「古今傳誦,以爲絕妙好詞」,而陳氏獨以爲「考印度禪學, |
| 身」呢?這仍是不能不令人存疑的。             | 即此心偈,如陳寅恪《禪宗六祖傳法偈之分析》所轉述,誠   |
| 麼,「變化無常」之菩提樹又如何比譬非「變滅無常」之「佛  |                              |
| 非「變滅無常之肉身」,卻是指「人人本具」之「佛身」。那  | 時時勤拂拭,莫(勿)使有(惹)塵埃。           |
| 菩提樹「變化無常」,自非「永久堅固」,而神秀所謂身又   | ,心如明鏡臺。                      |
| 「人人本具」之「佛身」。                 |                              |
| 並且神秀偈所謂之身,也不是指「變滅無常之肉身」,而是指  | 中惟有上座神秀呈偈曰:                  |
| 『凋落』,時而『復故』,變化無常」,也並非「永久堅牢」。 | 五祖弘忍教門下學人各呈心偈,擬擇其可者以傳其法。門人   |
| 法以事物喻身,靈活運用,亦不止芭蕉一種。」而「菩提樹時而 | 字,卻鮮有得當者。其誤讀紛紜,誠不能不辨而論之!     |
| 對此非議,田光烈《禪宗六祖得法偈之我見》辯駁說,「佛   | 似乎已是人皆耳熟能詳,無須多言的了。然而,觀諸有關論說文 |
| 取以比譬變滅無常之肉身。」此陳氏所謂「譬喩不適當」。   | 法,成為六祖,這是禪門內外衆所周知的故事。其中情節義趣, |
| 俱空,肉體可厭之意。」而「菩提樹為永久堅牢之寶樹,決不能 | 中國禪宗五祖弘忍欲傳其法,神秀、惠能各呈心偈而惠能得   |
|                              |                              |
| 蕭永明                          |                              |



## 禪宗六祖浔法偈辨 析

| 佛身而已。神秀之意,並非將本具佛身之「我身」逕直比譬那菩           | 體作用叙說詳盡,詞顯而意該。」則於身破障還本之意,也自在     |
|----------------------------------------|----------------------------------|
| 提樹的,菩提樹在這裏只是充當了一個中介喩指的作用。如此曲           | 不言中了,有何一身之一方面,僅言及譬喻」而「意義未完備」     |
| 爲比譬,在爲文作詩(偈)中,是一種習見的手法,並不難解。           | 之嫌?                              |
| 神秀心偈如此曲比其喻,也未嘗不適當。                     | 只知其一,不知其二,只知以文以教論禪,而不知以禪論        |
| 陳氏又謂,「 細繹偈文,其意在身心對舉。言身則如樹,分            | 禪,則其於文於理,扞格不通,本非神秀原偈之過,豈能因此埋     |
| 析皆空。心則如鏡,光明普照。今偈文關於心之一方面,旣已將           | 沒古人?                             |
| 譬喻及其本體作用叙說詳盡,詞顯而意該。身之一方面,僅言及           | 神秀心偈譬喻適當,意義完備,而惠能卻下一轉語,來了一       |
| 譬喻。無論其取譬不倫,即使比擬適當,亦缺少繼續之下文,是           | 個翻案:                             |
| 僅得文意之一半。」此陳氏所謂「意義未完備」。                 |                                  |
| 對此論難,田氏分析,「蓋作者(陳寅恪)之意,以為『拂             | 菩提本無樹,明鏡亦無臺。                     |
| 拭 』 是單對 「 明鏡臺 」 而言, 不適用於 『 菩提樹 』,故以為意未 | 佛性常清淨,何處有塵埃?                     |
| 完備。其實「拂拭』為除去塵垢之意,明鏡臺固有塵垢須要「拂           |                                  |
| 拭 』,難道菩提樹就沒有塵垢,而不須 『 拂拭 』 嗎? 」         | 對此「翻案」,杜繼文在《中國禪宗通史》中說:「事實        |
| 然而,就本義及佛門慣例而言,「 拂拭 」確是「 單對 『 明鏡        | 上,神秀的這一心偈,可以代表一切傳統的禪法。它的理論基石     |
| 臺 』 而言,不適用於『 菩提樹 』 」 的。要說「 拂拭 」 兼對「 明鏡 | 是『心性本淨,客塵所染』,禪觀的目的在於除垢還淨,以求解     |
| 臺一、一菩提樹」而言,終究還是很勉強的。                   | 脫,三國吳時的康僧會是最典型的代表。這種禪理論,早就受到     |
| 其實,身心二法在佛教典籍中是既可以對舉並用,又是有所             | 批判。北涼曇無讖譯的《大集經·陀羅自在王菩薩品》中說:      |
| 側重的,而其側重則在於心。即依神秀所創禪門北宗論著《大乘           | 『一切衆生心性本淨;性本淨者,煩惱諸結不能染着,猶如虛      |
| 無生方便門 》 所言:「 為因中修戒定慧,破得身中無明重疊厚         | 空,不可沾汚。』因此,一般大乘經論就把『染』換成了        |
| 障,成就智慧大光明,是法身佛,是沒是化身佛;猶心離念境塵           | 『 障 』,所謂『諸客煩惱障故,說凡夫心不淨 』,旣然『 心性本 |
| 清淨,知見無礙,圓應十方,是化身佛。 」 此則講「 破 」 「 障 」    | 淨,不能染着』,那麼神秀還在那裏勸人『時時勤拂拭,莫使有     |
| 「 離 」「 塵 」,身心分治。而所謂「 身心不起,常守真心,是没      | 塵埃』,豈不全成了自尋煩惱?這就是法海本《壇經》為慧能所     |
| 是真如。」「護持心不起,即順佛性。」此則又謂欲「身心             | 立第一個偈的含義。」                       |
| (『障』『塵』)不起,即須一常守真心」,而「常守真心」,           | 其實,所謂「性本淨者,煩惱諸結不能染着,猶如虛空,不       |
| 一護持心不起,即順佛性。」是為倚重在心,心淨則身淨,心身           | 可沾汚」,正如神秀所謂「明鏡」一樣,雖然塵埃可以覆蓋汚染     |
| 淨則佛道成之意。                               | 障礙明鏡使其不能虛朗明照應現萬物,但這覆蓋汚染障礙明鏡之     |
| 據此可知,神秀偈文「關於心之一方面,旣已將譬喩及其本             | 塵埃,終究不能將明鏡能照映萬物之本性汚染,只要將覆蓋汚染     |

| 件,則其於文於理,扞格不通,本非神秀原偈之過,豈能因此埋只知其一,不知其二,只知以文以教論禪,而不知以禪論            |
|------------------------------------------------------------------|
| 2古人?                                                             |
| [翻案: 神秀心偈譬喻適當,意義完備,而惠能卻下一轉語,來了一                                  |
| 佛性常清淨,何處有塵埃?菩提本無樹,明鏡亦無臺。                                         |
| 1,神秀的這一心偈,可以代表一切傳統的禪法。它的理論基石對此「 翻案 」,杜繼文在《 中國禪宗通史 》中說:「 事實       |
| 紀,三國是寺勺東曾會是曼也也勺弋長。這重單里侖,早尤受到走『心性本淨,客塵所染』,禪觀的目的在於除垢還淨,以求解         |
| / -                                                              |
| hrff:"子,不可沾污。"】因此,一般大乘經論就把『染』換成了。一切衆生心性本淨;性本淨者,煩惱諸結不能染着,猶如虛      |
| , 、 验学, 心愿中家是臣将夏为 、, 寺寺力弗式 、 如臣宜,〕障 』,所謂『諸客煩惱障故,說凡夫心不淨 』,旣然『 心性本 |
| 麈埃 』,豈不全成了自尋煩惱?這就是法海本《 壇經 》為慧能所                                  |
| 立第一個偈的含義。 」                                                      |
|                                                                  |
| 可沾污」,正如神秀所謂「明鏡」一樣,雖然塵埃可以覆蓋汚染                                     |
| 壁埃,終究不能將明鏡能照映萬物之本性汚染,只要將覆蓋汚染 西茲巴翁 化氯乙酮乙酮 机甲酮加甲酮加甲酮 化氯乙酮乙酮和甲氨乙    |

| 其實,惠能第二偈之「心」、「身」二字旣非「應須互易,         |
|------------------------------------|
| 非。                                 |
| 汚染的性質。」(《中國禪宗通史》)則又是囫圇呑棗,似是而       |
| 取了與神秀同樣肯定心性本淨的語態,更加突出了『淨心』不可       |
| 繼文認為,「慧能的第二個偈與第一個含義大同,只是前兩句採       |
| 經〉敦博本的學術價值》)但也是模棱兩可,依稀彷彿。至若杜       |
| 兩句偈,但『心』、『身』次序似是有意弄顛倒了。」(《〈壇       |
| 略有肯定的,則如楊曾文說,「第二首偈原是借用神秀的前         |
| 此則陳、田二氏皆以為惠能第二偈顛倒錯置,不足談論。          |
| 埃」,只及於上半偈中的明鏡之喻,僅得文意之一半。           |
| 「 貞 」、「 心 」 二字倒置,而下半偈之「 明鏡本清淨,何處染塵 |
| 之語,成爲半通之文』,確也不錯。」此意謂惠能第二偈          |
| 面,僅言譬喻,缺少繼續下文,僅得文意之一半』,『遂令傳心       |
| 爲「至於第二偈,『身』、『心』二字倒置。說全偈『身之一        |
| 乎已是不容置疑,再明白不過了。對此,田光烈也無有異議,認       |
| 互易,當是傳寫之誤。諸如此類,皆顯而易見,不待贅言。」似       |
| 可是,陳寅恪卻以為「惠能第二偈中『心』『身』二字應須         |
| 甲霉素 清洁,作废寡��之。                     |
| 月竟大寿争,可愿た官矣。                       |
| 心是菩提樹,身爲明鏡臺。                       |
| 識,惠能於是又作了第二首偈:                     |
| 會產生的進一步的疑惑妄想執着。為遣此執,杜絕相見,剿滅情       |
| 不像菩提樹、明鏡臺那樣可以善巧方便分解了。這是對此偈可能       |
| 臺,又當如何對待?有無實體?菩提、樹、明鏡、臺之為物,已       |
| 「 菩提本無樹,明鏡亦無臺 」,那麼,菩提、樹、明鏡、        |
| 所謂向上一路!                            |

| 菩提本無樹,明鏡亦非臺。 | 一偈流傳(變化可能更早): | 惠昕本《壇經》(成書於宋代) | 以上所述,是基於較早的敦煌本《壇經》給我們提供的文本 | 萬千! | 與禪相去更遠。曲愈高而和愈寡,意愈真而知愈稀,真令人感慨 | 誤寫,以之為借用,以之為重復,以為無足輕重,則誤解更甚, | 偈更爲關鍵、重要,更能體現惠能禪法宗旨。而諸學者卻反以為 | 作了第一偈後,意猶未盡,方有第二偈之追加破除,則第二 | 根除,而無第一偈留有餘地不徹底之後患。 | ● 染之意。以此「對法」對治,則神秀之身心染淨執着,方可徹底 | ●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●●● | 謂「明鏡本清淨,何處染塵埃」,也是取明鏡本性清淨明照,內 | 「 心身身心相因,究竟二法盡除,更無身心處 」了。至若惠能所 | 臺」,惠能即說「心是菩提樹,身為明鏡臺」對治之,則可以 | 法盡除,更無去處」。這樣,神秀說「身是菩提樹,心爲明鏡 | 「來」,則以「去一對治啓悟之,如此,則「來去相因,究竟二 | 也就是說,對方說「有」,則以「無」對治啓悟之,對方說 | 皆取法對,來去相因,究竟二法盡除,更無去處。」(敦煌本 ) | 能後來教弟子用以說法的「對法」:「若有人問法,出語盡雙, | 反其道而行之,以此破除神秀之身心執着。這便是《 壇經 》中惠 | 定」,都是一種誤解。惠能第二偈實是反用神秀身心譬喻,意在 | 同樣肯定心性本淨的語態」。所謂「倒置」、「借用」、「肯 | 當是傳寫之誤」,也非有意顛倒一借用」,更非是一種「與神秀」 |
|--------------|---------------|----------------|----------------------------|-----|------------------------------|------------------------------|------------------------------|----------------------------|---------------------|--------------------------------|----------------------------------------|------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|------------------------------|----------------------------|-------------------------------|------------------------------|--------------------------------|------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|
|--------------|---------------|----------------|----------------------------|-----|------------------------------|------------------------------|------------------------------|----------------------------|---------------------|--------------------------------|----------------------------------------|------------------------------|--------------------------------|-----------------------------|-----------------------------|------------------------------|----------------------------|-------------------------------|------------------------------|--------------------------------|------------------------------|-----------------------------|-------------------------------|

本來無

物

何處惹塵埃?

性學說 能破除執着的本意來理解 立 成了兩個慧能的對立」。之所以誤會「變成了兩個慧能的對 佛門通論進一步說明神秀對塵埃「勤拂拭」之執着並沒有存在的 佛身心境界的菩提樹、明鏡臺的執着。主旨既已開門見山 能與神秀對立的偈言,反而變成了兩個慧能的對立。」(《中國 斷 』、『 本末 』、『 有無 』 等言語分別的。這樣,本來是記錄慧 佛性心體。確切些說,佛性心體是不可以用『染淨』、『常 拭 描象的理解,而這不正是惠能所創立之禪宗所竭力反對而須予以 沒有抵觸 來無一物」的。旣然 臺的假合而已,那麼,所謂菩提樹,所謂明鏡臺,其實就是「本 提樹、明鏡臺本無獨立自在的實體,只不過是菩提與樹,明鏡與 依據,也是應該予以破除的。可見,此「佛性常清淨」的意義 解粘去縛,那麼偈文第三句之為「佛性常清淨」,也只不過借用 鏡亦無臺一,其用意已十分明顯,旨在隨方解縛,破除神秀對喻 禪宗通史》) 這對於破除神秀偈之執着,不也是順理成章,文從字順的 也全在用以破除執着。而後出「本來無一物」之文,其意也在順 本、宗寶本等版本的惠能偈對立起來,又是對惠能作偈的機鋒要 上半偈對菩提樹、明鏡臺的執着的破除而繼續加以認定。旣然菩 旨的誤解所致。惠能偈對神秀偈進行翻案,說「菩提本無樹,明 本來無一物』,但一句話的變化,卻表現了兩種傾向不同的 」,則是由於並未將 』的神秀禪說,而更多地是否定有『常清淨』、『本清淨』的 如此看來,偈文第三句之改,對於惠能破除神秀執着, 杜繼文認爲此偈 。用『本來無 ,反而更爲明白順暢新穎,不落故常,當然就不會 這裏將早期敦煌本惠能偈與後來的惠昕本、契嵩 本來無一物」,那麼又「何處惹塵埃 雖只將第一 物』固然可以駁斥『有塵埃』、『 佛性常清淨」、「本來無 ,反而當作一種敎條定理獨立出來,作 偈中的 — 佛性常清淨 一物」,按惠 」改換成 ·嗎 ? **;**全在 不但 勤拂 ? 戀 , 佛

|                               | (上接第23頁「禪籍論」)                           |
|-------------------------------|-----------------------------------------|
| 破除的虛妄執着嗎?                     | 爲這些祖師的言行猶如公府的案牘,是後世禪人揣摩、體會、勘            |
| 惠能所創立的禪門南宗歷來主張「不立文字」的。當然,這    | 辨、觀照,最後豁然省悟,進入禪境的範例;入宋以後,隨着             |
| 個「不立文字」並不能誤會成「不用文字」,所以《壇經》(敦  | 《景德傳燈錄》等燈錄的刊行,叢林參究公案的風氣日益興盛,            |
| 本                             | 出現了摘取燈錄中的公案,加以品評的文字。其中,無固定的韵            |
| 建立文字以作教條致人執着之意。這樣,爲破神秀偈之執着,不  | 律和句式的散文(又稱「長行」),稱為「拈古」。有一定的韵            |
| 執惠能偈之「佛性常清淨一而改爲「本來無一物」,於惠能偈之  | 律和句式(如三言四句、四言四句、五言四句、七言四句等)的            |
| 「本體作用」,不僅不相違礙,反而更好地達成了惠能的用意,  | 偈頌,稱爲「頌古」。拈古和頌古的性質,猶如史書上附在人物            |
| 這不正是惠能創立倡導的禪宗精神的發揚光大,又有什麼必要如  | 和史事之末的「論」或「贊」;摘錄拈古或頌古的原文(包括每            |
| 歷來學者之區區執着於隻言片語而否定後來改編,正是一種合乎  | 則拈頌的對象「公案」),再加以評析的,稱為「評唱」。作為            |
| 情理的發展呢?                       | 評唱體著作的始祖,便是克勤的這部《碧岩錄》,禪界稱之為             |
| 事實上,惠能偈第三句「佛性常清淨一之改爲一本來無一     | 「宗門第一書」。                                |
| 物一,就將「菩提本無樹一之破除對「菩提樹」的執着,與「明  | 本書是對北宋雲門宗僧人雪寶重顯《頌古百則》的評唱(講              |
| 鏡亦非臺」之破除對一明鏡臺」的執着,與「何處惹塵埃」之破  | 評 )。所收的《 <b>頌</b> 古百則 》有:聖諦第一義、趙州至道無難、馬 |
| 除一時時勤拂拭,勿使惹塵埃一的執着,連為一體了,使原來的  | 祖日面佛月面佛、洞山麻三斤、忠國師無縫塔、俱胝只竪一指、            |
| 分别破除,變為一以貫之,一氣呵成的一幷破除。如此破除,更  | 麻谷持錫繞床、禾山解打豉、趙州渡驢渡馬、南泉斬卻貓兒、雲            |
| 為酣暢淋灘,直截痛快,而於為文作詩(偈)之法,也更為圓   | 門古露柱、維摩不二法門、玄沙三種病人、大光這野狐精、巴陵            |
| 滿、順暢、通達。再加上將一明鏡亦無臺   改為一明鏡亦非  | 吹毛劍等。克勤採用夾叙夾議的形式,對這一百則禪門公案以及            |
| 臺」,將一何處有塵埃一改為一何處惹塵埃一則文辭更加恰當生  | 重顯的頌語一一作了評析。內容包括公案的蘊意、歷史背景、所            |
| 動。如此改編,則此偈自然就會比早期敦煌本─語句拙質─的偈─ | 涉人物的言語行事,以及克勤頌語的含義等。在本書的影響下,            |
| 更爲巧妙完美,才稱得上真正的「絕妙好詞」。其後出      | 曹洞宗人萬松行秀對天童正覺的《頌古》加以評唱而作《從容庵            |
| 終於也更為流傳。這是歷史的選擇!              | 錄》六卷,行秀的弟子從倫對投子義青的《頌古》加以評唱而作            |
| 近世禪學盛行,論禪者日衆,卻少有懂得禪之隨方解縛、對    | 空谷集》六类                                  |
| 機破執的作家手段,不知以禪證禪,大都妄逞情識,或以文字,  | . 🗸                                     |
| 或以哲學,或以教下義理解禪,其與禪背道而馳,愈說愈遠,是  | ◎ 弓                                     |
| 必然的。是則深入領會禪宗靈活破執的精神宗旨,然後才能與歷  | 記唱所作的《                                  |
| 代祖師同一鼻孔出氣,把手同行,共證佛道!          | 唱」是不對的。詳見批作《佛典精解》纂集部第三門第六品,             |
|                               | ( 上海古籍出版社一九九二年十一月版 ) 。                  |

17

| 意,唯獨才弟子������������������������������������ | , 常在靈山說法。有一天,他拈花示衆,衆人皆茫然 | 」的系統;而禪宗則爲「敎外別傳」。相傳釋迦牟尼在 | 之實踐的宗派,如天台、三論、華嚴、法相、律宗等都屬於來的釋迦牟尼的言教,凡是以研習佛典的文句和義理為主,並依    | 「教」與「禪」兩大系統。「教」,指的是用經典文字載錄書了利益等記書」。」第二話自社」、「另外、記名指传教 | 瘛,汝又爯磾宗之「磾ㄧ禹「沮币僤ㄧˊ。 弓木,單宗巴弗汝子又因當時如來禪滯於義解名相,未達菩提達磨西來所傳禪法的真 | 」( 唐末,禪宗五家之一的潙仰宗的開創者仰山慧寂最上乘禪 」)等不同的種類。禪宗所說的「禪 」屬 | 有外道禪、凡夫禪、小乘禪、大乘禪、如來禪(又稱「如來淸淨而在佛教內部,不同的流派修禪的內容和方法又各有差別,因而 |                                                        | 「爭贏」,本是印度充亍勺一重上县繁念,專主一意,从故愛留持禪定、遣蕩執著、明心自覺、見性成佛而得名。禪定,意爲禪宗,梁代菩提達磨(又作「菩提達摩」)創立,因主張修 |     | 「「「」」、「「「「」」」をすった」「「」」、「」」、「」」、「」」、「」」、「」」、「」」、「」」、「」」、「 |                                                              |                                |                          |
|---------------------------------------------|--------------------------|--------------------------|-----------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------|-----------------------------------------------------------------------------------|-----|----------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------|--------------------------------|--------------------------|
| 的,乃有七个,世称一件或完」(身南宋普濟《五炮會元》名                 | 空)」立說・                   | 些支派。如                    | 忍、慧能均為唐代人。但在慧能之前與同時,禪宗內部又存在着「 惠能 」)。其中,慧可為北齊人,僧璨為隋代人,道信、弘 | •                                                    | 爲菩提達磨。東土六祖依次爲:初祖菩提達磨、二祖慧可(又乍八祖、東土六祖。西天二十八祖的初祖爲摩訶迦葉,第二十八祖  | 禪宗在中                                             |                                                          | 心」,故禪宗又稱「佛心宗」。也由於這一緣故,禪宗的典籍一立文字,以心傳心的印證方式傳下來的禪法,實際上是一佛 | · 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一 一                                           | 陳士强 | 游人物的言語行事,以及克勤頌語的含義等。在本書的影響「·                             | 錄》六卷,行李的弟子從倫對投子義哥的《頌古》加以評唱而作<br>曹洞宗人萬松行秀對天童正覺的《頌古》加以評唱而作《定容確 | ())の、谷東、小谷、對丹蓉子子的《頌古》加以評唱而住《鉴实 | (精解)算集部第三門<br>取代(書岩録)、稱為 |

| 二);五祖弘忍的上座弟子神秀,以「漸悟」立說,在荆州當陽      | 《南宗頓教最上大乘壇經》(同上)、《六祖壇經》(惠昕本、      |
|-----------------------------------|-----------------------------------|
| ( 今湖北當陽縣 )、長安( 今西安 ) 傳教,其法嗣見於記載的, | 日本興聖寺本)、《韶州曹溪山六祖壇經》(日本大乘寺本)、      |
| 凡有四代,世稱「北宗」(見北宋道原《景德傳燈錄》卷四)。      | 《 六祖大師法寶壇經 》( 契嵩本、宗寶本、德異本 )、《 法寶壇 |
| 而當時的慧能,以「頓悟」立說,主要在韶州(治所在今廣東韶      | 經》(同上)等,一卷(惠昕本作「二卷」)。唐代慧能說,弟      |
| 關市)一帶傳教,其派被稱為「南宗」。南北二宗在誰為禪宗正      | 子法海集記。慧能的生平事迹見《壇經》,法海的生平事迹見       |
| 脈的問題上展開了激烈的爭論。神秀的弟子普寂稱自己爲禪宗東      | 《 全唐文 》卷九百十五。《 壇經 》初集於唐先天二年(713)之 |
| 土七祖(見唐代宗密《圓覺經大疏鈔》卷三),而尊神秀為六       | 後、開元二十年(732)之前。在以後的流傳過程中,這個《 壇    |
| 祖,與慧能的地位相抗衡。只是到了唐開元年間,慧能的弟子神      | 經》祖本(或稱「法海原本」)屢經增益和改易,形成了內容不      |
| 會北上游說,並著《菩提達摩南宗定是非論》、《顯宗論》等,      | 盡相同的各種傳本。今存各本中,以敦煌本(見藏於英國倫敦博      |
| 就宗旨的是非、法嗣的正旁,對北宗展開猛烈的抨擊,南宗的頓      | 物館)、敦博本(見藏於我國敦煌縣博物館)為最古,二本同源      |
| 教才由南向北得到廣泛的傳播,北宗衰落絕傳。自此以後,天下      | 於成於唐開元二十一年(733)至貞元十七年(801)之間的敦煌原  |
| 禪宗皆出於南宗。通常說的禪宗,即指慧能的南宗。           | 本,而敦煌原本在内容上較接近於《壇經》祖本。通行本有:       |
| 禪宗的主要教理是:直指人心,見性成佛。禪宗認為,衆生        | 《大正藏》(第四十八册)本(内收敦煌本、宗寶本)、上海醫      |
| 的自性本來就是清淨的,菩提般若之智人皆有之。只是由於執著      | 學書局一九二二年版丁福保《六祖壇經箋注》本(內收宗寶        |
| 外部境物,產生妄念,才像浮雲遮蓋清天一樣,將自性蒙蔽住       | 本)、中華書局一九八三年版郭朋《 壇經校釋 》本(內收敦煌     |
| 了。一旦能做到「無念」,即眼見一切境物,但又不為它們所執      | 本)、上海古籍出版一九九三年版楊曾文《敦煌新本〈六祖壇       |
| 著,心遍一切處,但又不為任何地方所束縛,就能內外明徹,頓      | 經〉》本(內收敦博本)等。                     |
| 見本性。衆生與佛的本性是相同的,區別在於「悟」與「不悟」      | 《壇經》是一部以記錄慧能在韶州大梵寺講堂說法的內容爲        |
| 之間,前念迷即是凡夫,後念悟即是佛。因此,所說的「禪」,      | 主,兼及其他言行的著作。敦煌本和敦博本不分門或品,大體上      |
| 並不是要人們「看心」(觀空)、「看淨」(觀淨),或者整天      | 說,以「大師往漕(曹)溪山,韶、廣二州行化四十餘年 」一語     |
| 端坐不動,而是要人們「隨緣任運」,在日常生活中,隨順本       | 為界,可以分為前後兩大部份。從卷首開始,至此語之前的文       |
| 然,直了見性。                           | 字,為前部份;自此語以下,至卷終的文字為後部份。前部份可      |
| 禪宗的主要經典有:《壇經》、《神會和尚遺集》、《禪宗        | 以說是《壇經》的原始部份。主要內容有:《壇經》的編集緣       |
| 永嘉集》、《禪源諸詮集都序》、《景德傳燈錄》、《五燈會       | 起;慧能在大梵寺講堂說法時,所介紹的自己的身世,赴蘄州黃      |
| 元》、《古尊宿語錄》、《宗鏡錄》、《碧岩錄》等。          | 梅縣馮墓山參拜五祖弘忍,並得法傳衣的經過,以及所說的摩訶      |
| 1.《 壇經 》。又名《 南宗頓教最上大乘摩訶般若波羅蜜經     | 般若波羅蜜法(包括定慧一體、一行三昧、無念爲宗、無相爲       |
| 六祖慧能大師於韶州大梵寺施法壇經》(敦煌本、敦博本)、       | 體、無住為本、禪法),所授的無相戒(包括歸依三身佛、四弘      |

| 賴於神會之力。有關神會的生平事迹詳見北宋贊寧《宋高僧傳》    |
|---------------------------------|
| 陽;荷澤頓門,派流於天下」。慧能的六祖地位的最終確立,實    |
| 一門「師承是傍,法門是漸」,終於使「曹溪了義,大播於洛     |
| 下學道(者)辨是非」的驚人膽略和氣概,北上游說,論定神秀    |
| 始顯露和光大。只有神會,以「為天下學道者定(宗)旨,為天    |
| 動,他們的禪風,只是到了弟子馬祖道一、石頭希遷這一代才開    |
| 匹敵。那時,懷讓、行思都山居修道,沒有進行公開的傳法活     |
| 安、洛陽)法主、三帝(中宗、睿宗、玄宗)國師」,無人能與    |
| 宗密《圓覺經大疏鈔》卷三)神會的弟子普寂,成了「二京(長    |
| 時,「 曹溪頓旨,沉廢於荆吳;嵩岳漸門,熾盛於秦洛。 」( 唐 |
| 數十年間,荷澤宗的影響遠遠大於南岳、青原兩系。因為在當     |
| 系統表》,中華書局一九八八年一月版)。但在慧能入滅以後的    |
| 二百年(見釋明復《中國佛學人名辭典》附件一《諸宗師資傳承    |
| 的時間沒有南岳、青原兩系長,從神會算起,只有七代,歷時約    |
| 兩大系並列的第三大流派 荷澤宗的創立者。雖然荷澤宗流傳     |
| 院胡適紀念館)。神會是六祖慧能門下,與南岳懷讓、青原行思    |
| 版(上海東亞圖書館),一九六八年增補後再版(台灣中央研究    |
| 根據敦煌唐寫本中有關神會的各種資料匯編校訂。一九三〇年初    |
| 2:《神會和尚遺集》。又名《神會集》,一册。近代胡適      |
| 爲宗,無相爲體,無住爲本」。                  |
| 的安葬;《壇經》的傳授等。全書所貫穿的基本思想是:「無念    |
| 系(自七佛,終慧能,凡四十代);慧能入滅前的付囑與滅度後    |
| 弟子(懷讓、行思、玄覺不在其內)所作的開示;禪宗的傳承法    |
| 漸之爭;志誠、法達、智常、神會的參請機緣;慧能對法海等十    |
| 容有:慧能的行化;「南能北秀」(南宗慧能與北宗神秀)的頓    |
| 疑與慧能的開示。後部份可以說是《壇經》的補續部份。主要內    |
| 誓願、無相懺悔、無相三歸依戒);說法結束後,刺史韋璩的問    |

| 溪玄朗書)。(十)發願文。書中融會了天台宗的止觀         |
|----------------------------------|
| (七)三乘斬次。(八)事理不二。(九)              |
| 淨修三業。(四)奢摩他頌。(五)毗婆舍那頌。( 六)優畢義    |
| 本書分為十篇:(一)慕道志儀。(二)戒憍奢意。( 三)      |
| 八、道原《景德傳燈錄》卷五等。                  |
| 歌》一首,甚為有名。生平事迹詳見北宋贊寧《宋高僧傳》卷      |
| 寺,時稱「一宿覺」。著作除《永嘉集》以外,尚有《永嘉證道     |
| 溪,參六祖慧能而得印可。慧能留之一宿,翌日即歸原住的龍興     |
| 受天台宗八祖左溪玄朗的激勵,與東陽玄策禪師游方詢道。至曹     |
| ( 今屬浙江 ) 人。八歲出家,遍探三藏,尤精天台止觀法門。後  |
| 藏》(第四十八册)本等。玄覺,字明道,俗姓戴,溫州永嘉      |
| 「魏靜」)輯,約成於唐開元(713-741)初年。通行本有《大正 |
| 集》、《永嘉集》,一卷。唐代玄覺撰,慶州刺史魏靖(一作      |
| 3.《禪宗永嘉集》。又名《永嘉禪宗集》、《永嘉禪         |
| 一九三四年版)。                         |
| 大拙等編的《敦煌出土荷澤神會禪師語錄》(日本東京森江書店     |
| 與《神會和尙遺集》性質相同的神會資料集,還有日本鈴木       |
| 《神會和尚遺集》所收各資料中,尤為重要。             |
| 了性壇語》記錄了神會在洛陽作壇場開法傳禪的主要內容,在      |
| 是非和法系的正傍展開辯論的情況;《南陽和上頓教解脫禪門直     |
| 會在滑台(今河南滑縣)大雲寺設無遮大會,就南北二宗宗旨的     |
| 中,《菩提達摩南宗定非是論》記錄了唐開元二十年(732),神   |
| 宗定邪正五更轉》、《南陽和尚問答雜徵義》(劉澄集)。其      |
| 名《顯宗論》)、《南陽和尙頓教解脫禪門直了性壇語》、《南     |
| 摩南宗定是非論》(獨孤沛集並序)、《 頓悟無生般若頌 》( 又  |
| 本書所收的神會資料有:《荷澤神會禪師語錄》、《菩提達       |
| 卷八、道原《景德傳燈錄》卷六等。                 |

•

| 禪宗的禪法,對修禪悟道的要旨和歷程作了論述。              |
|-------------------------------------|
| 有關《禪宗永嘉集》的注疏有:宋代行靖《永嘉集注》二           |
| 卷、明代傳燈《永嘉禪宗集注》二卷、高麗己和《永嘉集說誼》        |
| 二卷等。其中,傳燈的《永嘉集注》對《永嘉集》各篇的次第及        |
| 篇名作了大的更改,所定的次第為:(一)歸敬三寶。(二)發        |
| 宏誓願。( 三 )親近師友。( 四 )衣食誠誓。( 五 ) 淨修三業。 |
| (六)三乘漸次。(七)事理不二。(八)簡示偏圓。(九)正        |
| 修止觀。(十)觀心十門。                        |
| 4.《禪源諸詮集都序》。四卷。唐代宗密撰,約成於唐太          |
| 和二年(838)至開成五年(840)之間。通行本有《大正藏》( 第四  |
| 十八册)本等。宗密為華嚴宗五祖,同時又是荷澤宗禪法的稟受        |
| 者。他本是儒生,在赴京師參加科舉考試的途中,偶爾聽聞遂州        |
| 大雲寺道圓禪師開法,大啓敬心,於是師從道圓,披剃出家。而        |
| 道圓就是荷澤神會的三傳弟子。因此,宗密極力主張禪教一致。        |
| 有鑒於當時禪宗與敎派(華嚴、天台、法相等)互相誹毀,禪宗        |
| 內部各派也互相排斥,於是他收集了著名禪師有關禪理的論述         |
| ( 包括法語、文章、偈頌等 ) 近一百家,編成了《 禪源諸詮集 》   |
| (又名《禪那理行諸詮集》)一百卷。後值唐武宗會昌滅佛和唐        |
| 末五代之亂,原集逸散,只有為集子所作的總序流傳至今,這便        |
| 是《禪源諸詮集都序》。                         |
| 本書以和會禪、敎為宗旨,對禪、敎兩派以及內部的不同派          |
| 別在學說上的異同作了詳細的分析和論述。其中,卷一,對《禪        |
| 源諸詮集》的名義、禪的性質和分類進行了論述,並從師有本         |
| 末、禪有諸宗、經如繩墨、經有權實、量有三種、疑有多般、法        |
| 義不同、心通性相、悟修頓漸、師授方便等十個方面闡述了禪宗        |
| 與經論的關係。卷二,將禪宗分爲息妄修心宗、泯絕無寄宗、直        |
| 顯心性宗等三宗,將教派分為密意依性說相教(包括人天因果         |

話與開 的, 總集, 門;由真隨緣,故妄成事,為生滅門」。但兩者是互相融入的 教 、 錄 》 禪師 撰,成於北宋景德元年(1004)。道原為法眼宗人,其生平事 思想實是根據《大乘起信論》開展的 性,便是禪的本源,即書名中說的「禪源 配。卷三,從法義真俗異、心性二名異、性字二體異、真智真知 是語錄和燈錄。語錄為禪師的機緣語句(參禪或接引學人時的對 燈錄、拈古、頌古、評唱、筆記、文集等等。其中,數量最多的 生滅即真如,真如即生滅,真妄和合,非一非異。衆生的這一心 真知、生滅二門 ( 兩個方面 ), 「 由真不變,故妄體空,為真如 凡夫,還是三乘賢聖,都具有「靈明清淨一法界心」,此心具有 述了從不覺到覺,從迷到悟的修證方法。作者認為,無論是六道 空有異、 異、有我無我異、遮詮表詮異、認名認體異、二諦三諦異、三性 具有燈錄的性質, 燈錄》以前,由南唐靜、筠兩禪師編寫《祖堂集》二十卷,已經 均為該禪師的弟子。同時也有匯纂幾家或更多的禪師語錄而成的 五十一册)本等。禪宗典籍的文體很多,有傳記、譜牒、語錄 北宋李遵勗《天聖廣燈錄》卷二十七。通行本有《大正藏》(第 心即性教等三教,對它們的學說特點分別進行了介紹, 「有宗」)的區別,並表達了作者對頓漸法門的看法。卷四,論 語錄僅 便是我國第 說斷惑滅苦樂教、將識破境教)、密意破相顯性教 ,也有王臣居士)的言語行事的匯編,它從來就是綜合性 5.但 示)的匯編,通常是以幾個人專集的形式出現的, 《景德傳燈錄 1.爲數不多;燈錄則爲禪宗傳法世系以及相關人物( 旣有 佛德空有異等十個方面,詳細辨析了空宗與性宗 是它在編寫時所選取的主要資料之一。《景德傳燈 一部以「燈錄」命名的燈錄體著作。雖然在 但由於《祖堂集》在我國本土失傳較早,於世 。又名《傳燈錄 0 》,三十卷。北宋道原 」。因此,本書的基本 並作了對 ` 編集者 顯 迹見 一示真 の即 《傳 ` ,

| 251)。普濟為臨                             |
|---------------------------------------|
| 6.《 五燈會元 》。二十卷。南宋普濟集,成於南宋淳祐十          |
| 六卷、文琇《增集續傳燈錄》六卷等。                     |
| (雲門宗)《嘉泰普燈錄》三十卷、明代居頂《續傳燈錄》三十          |
| 卷、南宋悟明(臨濟宗楊岐派)《聯燈會元》三十卷、南宋正受          |
| 聖廣燈錄》三十卷、惟白(雲門宗)《建中靖國續燈錄》三十           |
| 有關《景德傳燈錄》的續作有:北宋李遵勗(臨濟宗)《天            |
| 型意義的禪門機緣語句)。                          |
| 銘記箴歌。這中間包括了後世禪宗經常談論的許多公案(具有典          |
| 面本章所載以外的其他語錄 )。卷二十九,贊頌偈詩。卷三十 <b>,</b> |
| 語」(即諸方禪語)。卷二十八,諸方廣語(南陽慧忠等人除前          |
| 達者(禪宗以外以習禪聞名的僧人),並附「諸方雜舉徵拈代別          |
| 至卷二十六,青原行思法嗣第一世至第十一世。卷二十七,禪門          |
| 的弟子。卷六至卷十三,南岳懷讓法嗣第一世至第九世。卷十四          |
| 可、僧璨、道信、弘忍)並旁出尊宿(弟子)。卷五,慧能和他          |
| 迦葉,終般若多羅)。卷三、卷四,中華五祖(菩提達磨、慧           |
| 語。卷一、卷二,七佛、天竺祖師(禪宗西天二十七祖,始摩訶          |
| 語句 ( 略稱 「 機語 」 ) 見錄,七百五十八人只列名字,缺乏機    |
| 法嗣第十一世。總計一千七百十二人,其中九百五十四人有機緣          |
| 尼佛),下迄禪宗六祖慧能門下南岳懷讓法嗣第九世和靑原行思          |
| 尸棄佛、毗舍浮佛、拘留孫佛、拘那含牟尼佛、迦葉佛、釋迦牟          |
| 其思想最為完整系統的記叙。所記世次,上起七佛(毗婆尸佛、          |
| 本書是自禪宗有史以來迄道原撰書時為止,禪宗世次人物及            |
| 看作是禪宗燈錄體著作的始祖。                        |
| 而且它並不以「燈錄」命名。緣此,學術界一般都把《傳燈錄》          |
| 國,故《祖堂集》在佛教史上的影響遠不及《傳燈錄》來得大,          |
| 罕聞,只是到了近代,才在日本發現它的高麗重刻本,復傳我           |

佛,下迄青原(行思)下十六世和南岳(懷讓)下十七世。卷 錄 說、反說、莊說、諧說、橫說、竪說、顯說、密說,以及瞬目揚 卷六,六祖大鑒禪師法嗣青原行思禪師,以及青原下第一世石頭 世。卷九,潙仰宗。卷十,法眼宗。卷十一、卷十二,臨濟宗。 希遷至第七世,末附「宋世玉音」( 宋太宗等 ) 和「未詳法嗣 」 附「西天東土應化聖賢」(文殊菩薩等)。卷三、卷四,六祖大 世至第四世、六祖大鑒禪師(慧能)旁出法嗣第一世至第五世, 旁出法嗣第一世至第八世、五祖大滿禪師(弘忍)旁出法嗣第 素材,刪並整理,編成了這部《五燈會元》。全書所記,上始七 繁,合起來有一百五十卷之多;所載的世次人物層見疊出 載禪宗世次人物及其思想的匯編。作者有感於「五燈」卷帙浩 年十月版蘇淵雷點校本等。 有:《卍續藏》(第一三七、一三八册)本、中華書局一九八四 眉、擎拳舉指、竪拂拈槌、掀床作拜、持叉張弓、輥毬舞笏、拽 南宋嘉泰四年(1204)以前禪宗人物為啓發學人的禪機,所作的正 卷十八,臨濟宗黃龍派。卷十九、卷二十,臨濟宗楊岐派。大凡 卷十三、卷十四,曹洞宗。卷十五、卷十六,雲門宗。卷十七、 鑒禪師法嗣南岳懷讓禪師,以及南岳下第一世至第五世。卷五、 程序不盡一致,一般學人罕能通究。為此,他以「五燈」為基本 之處很多;對六祖慧能門下南岳、青原二大系世次的計算與編錄 石搬土、打鼓吹毛、吁笑棒喝等機鋒,大多見錄其中 ( 寶性大師等 )。卷七、卷八,青原下第二世天皇道吾至第九 一,七佛、西天祖師、東土祖師。卷二,四祖大醫禪師 枯崖漫錄》卷中、明代居頂《續傳燈錄》卷三十五等。通行本 、《聯燈會要》、《嘉泰普燈錄》五部燈錄 有關 本書為《景德傳燈錄》、《天聖廣燈錄》、《建中靖國續燈 《五燈會元 的續作有:明代淨柱《五燈會元續略 (「五燈」)所 (道信 1,重合 ᄺ

| 卷、清代元賢《繼燈錄》六卷、通問《續燈存稿》十二卷、性統          | 會禪、教(華嚴、天台、法相、三論宗)兩系義旨的佛教通論。       |
|---------------------------------------|------------------------------------|
| 《續燈正統》四十二卷等。有關《五燈會元》的節抄本有:明代          | 作者以「一心」為宗,喩此心為映照「萬法」的鏡子,進而圍繞       |
| 如卺《禪宗正脈》十卷。                           | 這一宗旨,選錄資料,展開論述,故將書名取為《宗鏡錄》。全       |
| 7.《古尊宿語錄》。初名《古尊宿語要》,又名《古尊宿            | 書約八十多萬字,分為標宗、問答、引證三章。卷一的前部份為       |
| 語》、《古尊宿錄》,四卷。南宋賾藏主(守賾)集,成於南宋          | 標宗章,標「一心」為宗,明「心外無法,觸目是道」之理,提       |
| 紹興元年(1131)至紹興八年(1138)之間。後經南宋末年的咸淳三    | 舉全書的綱旨,相當於總論。卷一的後部份至卷九十三為問答        |
| 年(1267)和明初的永樂(1403-1434)初年兩次重刻增補,增至四十 | 章,用問答的形式,對與「心」有關,並及法相、法性等義的約       |
| 八卷。傳今的即為四十八卷本。賾藏主為福州鼓山寺管理藏經的          | 八百個問題展開了討論,以去除疑情。卷九十四至卷一百為引證       |
| 執事(一藏主」),其餘事迹不詳。通行本有《卍續藏》(第一          | 章,援引大乘經論一百二十種、祖師之語一百二十種、賢聖集六       |
| 一八册 ) 本等。                             | 十種,總計三百種著述,以證成心宗(又稱「圓宗」)的深妙。       |
| 本書是禪宗的一部語錄總集。全書收有唐宋時期著名禪師的            | 本書引證廣博,保存了唐末五代一大批思想資料,其中包括像        |
| 語錄三十六家(另有一種本子收四十三家)。其中有黃檗希運、          | 《中論玄樞》、《唯識義鏡》這樣的逸書,以及衆多的法師、禪       |
| 臨濟義玄、興化存獎、南院慧頤、風穴延沼、首山省念、汾陽善          | 師的逸文和言語。在「敎」方面,由於作者尤尊華嚴宗,故書中       |
| 昭、慈明楚圓、南泉普願、趙州從諗、雲門文偃、楊岐方會、白          | 引證華嚴宗的理論也最多。然而,由於作者只羅列衆家之說,而       |
| 雲法演、龍門清遠、鼓山神晏、洞山守初、寶峯克文、佛照德光          | 不加料簡辨析,故本書也存在着繁蕪而缺乏條理的缺陷。          |
| 等。這些語錄的主體,是各禪師在不同的居住地、不同的場合,          | 有關《宗鏡錄》的節略本有:清雍正皇帝的《御錄宗鏡大          |
| 以不同的方式(上堂示衆、室中垂語、勘辨對機等)所說的法           | 綱》二十卷。                             |
| 語。同時,也包括各禪師所作的或與之有關的偈頌、歌贊、拈           | 9.《 碧岩錄 》。又名《 佛果圓悟禪師碧岩錄 》、《 碧岩     |
| 古、頌古、短文、行狀、塔銘、語錄序等,爲研究唐宋禪宗的重          | 集》,十卷。北宋克勤(賜號「圓悟一,又號「佛果一)撰,成       |
| 要思想資料。                                | 於北宋宣和七年(1125)。克勤的生平事迹見南宋祖琇《 僧寶正續   |
| 有關《古尊宿語錄》初集的續作有:南宋師明《續古尊宿語            | 傳》卷四、普濟《五燈會元》卷十九等。通行本有《大正藏》        |
| 要》六卷。                                 | (第四十八册)、《卍續藏》(第一一七册)本等。禪宗將參禪       |
| 8.《 宗鏡錄 》。又名《 宗鑒錄 》、《 心鏡錄 》,一百卷。      | 問道或上堂開示時,禪師們為接引學人在平實的一機一境之上,       |
| 北宋延壽撰,成於北宋建隆二年(961)。延壽的生平事迹見北宋        | 解粘去縛,勘破疑情,截斷常流,當下徹悟,而呈示的言語動作       |
| 贊寧《宋高僧傳》卷二十八、道原《景德傳燈錄》卷二十六等。          | (「 機鋒 」),稱為「 機緣 」( 應機施緣之意 )。泛而言之,一 |
| 通行本有《大正藏》( 第四十八册 ) 本等。                | 切具有啓發禪機作用的言句、行事、偈語、經文等,也可以稱為       |
| 本書是一部以一心一為主題,採擷大乘經論和賢聖著述,融            | 「 機緣 」;唐代禪僧將蘊意深刻的禪門機緣,稱爲一公案 」,因    |

23

| . AP                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 62   | 380 |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------|-----|
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |      |     |
| Contraction of the second seco |      |     |
| V2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 2038 | Des |

略論唐朝的禪

24

定門, 創禪 隨緣 () ?:-給 年 坐習禪 敎 596 571 創 , , 618 而住 林定居者漸多。隋文帝楊堅(在位時期581 中 以 筑 住 為提倡 於長安西南設置禪定寺,集禪門高僧一百二 或 禪 -606年 -三十餘 -667年 過着集體生活,實行生產自給 禪 -641年 , , 宇 息影江 宗 74 , · , 從 , 祖 年.  $\sim$ ΓL -逐大開 所撰 初 道 衆 |天,或岩棲穴居,或寄寓律寺。| 其門徒均為頭陀行,居無常處 其門徒均為頭陀行, , 創 祖 信 徒衆多至五 爭 V/ 苦 (580-趨 續高僧 以習禪為重點的 禪 提 林 , 達 端居 , 摩(?— 曉夕勤 傳 百 -651年) 0 引學 他們日間從事勞動 記載:真 修 , , 到湖 0 把搬柴運水等 -536 風 蔚 L 氣 唐高祖李淵 成 慧 年 北黃梅雙 0 定 ( 569- $\smile$ 唐初 一十人, 至隋 , -604年 到 市 三祖 衣 道 0 代 , 峰 ,一僧缽, 夜晚 切勞 武 官 ΓL --615 偏 這德元 日時供 僧 Щ 律 志 招 動 弘  $\smile$ 師 重 璨

林經濟 而大盛。 舉之為禪宗八祖。慧能之後,以道一的門葉最為驚慶禪結合形式的倡導者是馬祖道一(709—— 處別院 ※ 11-5-mm、 ~ 務」,在碾房舂米,打柴推磨。(見《壇經校釋 都當 梅爲行者 及今天的 山幽 道 認爲學道應該山居 ~ 宋高僧傳 -之前 谷 作 禪的修行 (iii) , , 道一 四川 廣 但於說法 , 禪僧多住 2 》) 建 即未剃 對禪林制度的肇興有兩大貢獻:其一是廣置 (他是 禪 林 0 位持 道信 ŝ 0 , 髮, 在 遠離塵囂 四 律 寺, |||什邡人 ) 五十餘年的 ,在寺院服役的人)離塵囂。六祖慧能( , 的高徒弘忍 都不能合法。 隨 着參學者日 (, ) > i歲月裏 (禪宗 湖南 道 門葉最為繁榮, 益增多, , 1 (638 Ŧī. 湖北 他 痛感於此 時 祖 李豫 修 , , 601-----禪弘教的 》及北宋釋 ` -788年), 亦 ,雖在律 江西、 -713年)在黃 曾 11 , 乃開 禪 -674年 古寺内另 宗至此 隨 福 足 禪 衆作 建 贊寧 跡 闢荒 林 後 11 Ŧī. 漏

| 禁令亦為        | 宗如風偃草,禪門獨行,由(懷)海之始也。」對懷海備極推( 919 — 1002年 )所撰《宋高僧傳·懷海傳》也說:「天下禪 |
|-------------|---------------------------------------------------------------|
| 禪           | 云:「佛之道以達摩而明,佛之事以百丈而備。」北宋釋贊寧                                   |
| 當時頗日        | 《 大藏經 · 諸宗部 · 百丈山大智壽聖禪寺天下師表閣記 》                               |
| 們視僧         | 林寶訓音義》)。                                                      |
| 的豪富         | 意思是取喻草木不亂生亂長,表示其中有規矩法度云爾( 見《 禪                                |
| 寡弱,         |                                                               |
| 平是十分        | 戒律,製定了《百丈清規》,這是禪林制度確立的標誌。清規的                                  |
| 個禪林頌        | 的禪宗叢林體系得以確立。元和九年(814),懷海折衷大小乘                                 |
| 只有少難        | 元和年間(805 820),一個分佈在大江南北無數丘壑淺山中                                |
| 持生活         | 澧州衡山(今��湖南省),恕不一一列舉。約在唐憲宗李純                                   |
| 禪           | 在信州携湖山,道明在袁州南源山,大善在潭州石霜山,曇藏在                                  |
| 則,嚴         | 境內),普願在池州南泉山創建的兩大禪林最爲著名。還有大義                                  |
|             | 山,承繼了道一創建的禪林。懷海在洪州百丈山(今江西奉新縣                                  |
| 遍,體         | 養。如智藏在龔公山,慧藏在石鞏山,法會、惟建、常興在泐潭                                  |
| <b>遍</b> ,務 | 至幽州,束抵明州的山區,各自創建禪林,聚徒傳法,自耕自                                   |
| 初建時期        | 立的。道一的門徒達一百三十九人,分布在以贛、湘爲中心,北                                  |
| 趣(趨         | 禪林經濟成為寺院經濟的亞種,是唐中葉由道一及其弟子確                                    |
| 衆處,         | 固定的傳法形式。                                                      |
| 丈山住地        | 菜。以身作則,把各種生產勞動作爲僧徒常課,使農禪結合成爲                                  |
| 「普請         | 務。在南康龔公山(今屬江西省)時,曾與其徒西堂智藏鏟草取                                  |
| 普請法         | (720   814年)執役牽車。在石鞏山時,曾與弟子慧藏牧牛作                              |
| 記載:         | 襌合一的傳統。他在泐(音lé)潭山時,曾與高徒百丈懷海                                   |
| 理和經         | 的十二個州,二十個縣;其中十九處乃道一親建。其二是創立農                                  |
| ~           | 計:同道一有關的禪院至今尙可查知的有二十八處,散佈在唐代                                  |
| 景。          | 省。筆者依據宋代釋普濟所撰《五燈會元》等史料作一粗略統                                   |

| ,         |                            | ,                         | ,                            | 娌                           | $\frown$                   | 扊                                | Ш                               | 晋                                    | 請                                | 載                            | 相                                   |                            |
|-----------|----------------------------|---------------------------|------------------------------|-----------------------------|----------------------------|----------------------------------|---------------------------------|--------------------------------------|----------------------------------|------------------------------|-------------------------------------|----------------------------|
| 嚴格遵守叢林清規。 | 日不作,一日不食」,一凡作務執勞,必先於衆」,以身作 | 體現了初期禪林的平等精神和勤儉精神。懷海本人也堅持 | 務於節儉   為消費原則,是絕對可信的。勞則均力,食則均 | 「時期,以「行普請法,上下均力」為生産原則,以「齋食均 | 趨)」,正是「普請作務」制度在禪林的具體實行。在叢林 | <b>严,有合資衆力而辦者,除守寮、值堂、老病外,並宜齊</b> | 山住持釋德輝重輯《 敕修百丈清規 》。該《清規 》云:「 凡安 | 普請 ] 即「 集衆作務 ] 。元順帝元統三年( 1335 ),朝廷命百 | ff法,上下均力也。 」文中的「 二時 」,即「 朝參夕聚 」; | ¥:「 齋粥隨宜,二時均便者,務於節儉,表法食雙運也。行 | <b>和經濟運營情況已難知其詳。宋代釋道原所撰《景德傳燈錄 》</b> | 《百丈清規》在北宋末年即已失傳,有關初期叢林的行政管 |

的豪富 當時頗具生機 們視僧侶為寄生蟲的印象,自食其力,合乎時代,繫乎法脈,在 寡弱,運營機制簡拙,耕種所得,聊供果腹。這與唐初兩京寺院 平是十分低下的,處於簡單自然經濟的原始狀態。它的整體財力 個禪林經濟的生產體制是封閉的,生產規模是狹小的,生產力水 只有少數必需品如鐮刀、瓷器、食鹽等要從市埸購買 持生活,沒有手工業生產,與市場聯繫少,對社會依賴性不大。 禪林生產的主要項目是種植稻、菜、茶等,產品 禪林經濟起於八世紀末,其中心在湘贛 ,州縣梵刹的豐盈,形成極其鮮明的對比。但它改變了入 0 . . 帶的多山地區 。總之,整 只供僧侶維 。這

禁令亦告失效,禪林增田無礙。其次,湘贛是南派禪宗兩大主力 ,首先,其時均田制初廢,在此之前限制寺田發展的官府

| 田                            |
|------------------------------|
| 後到洪州高安縣鷲峰山(在今福建福清縣西二十里)建萬福寺, |
| 丈叢林,後又隨普願(748——835年)開發南泉叢林,  |
| 海的另一高徒黃葉希運(?——855年),早年曾隨懷    |
| 神                            |
| ,充分體現了百丈叢林僧侶的弘法熱誠和開          |
| 」,日晒雨淋,靈祐曾嗔怪他:「寂子,何得自傷己命!」   |
| ——890年),勤耕細作,「鋤得得一片畬,下得一     |
| 從事平整梯田、刈茅、採茶、牧牛等勞動           |
| 面。據                          |
| 多人幫助他,創建起同慶寺(後改名密印寺),始打      |
| 」,備常艱辛。後其師兄大安等人前來支援,山下百      |
| 於五七載                         |
|                              |
| 汝當居之,嗣續吾宗,廣度後學。」元和十五年(820)   |
| ,名大為。懷海連夜召見靈祐,囑曰:「吾化緣在此。為    |
|                              |
| 的                            |
| 853年),原籍福州長溪,二十三歲時(794年)到    |
| 四世法嗣一面經營老禪林,一面開闢新禪林。         |
| 一、懷海諸大德奠定的基礎上,靈祐、慧寂          |
| 地域擴大,以及寺院經營方式的出現             |
| 世紀中葉,禪林經濟得到長足的發展,主要表現爲禪林     |
| ,以啓山林」                       |
| ,大多經過開發,可墾荒地甚少;緇流只好到低        |
| 地,便於開闢禪林。再次,唐初長江中游海拔百米以      |
| (677744年)法系和青原行思(?——740年)    |

規》,開山種稻,創建洞山禪林。德山宣鑒(780-年)、師虔、本寂(840 通二年(861),良价住持洞山,與其徒道膺(835-----902 峰山。臺晟出家後參學於懷海門下,受業達二十載之久,參加過 其中最有代表性的是青原下三世曼晟率徒開發衡州雲岩山 空和尚來此駐錫,重興古刹,實行農禪合一,「太和中(約830 州孝義寺,中唐衰廢。敬宗李湛寶歷二年(826),青原下四世性 系,形成禪林發展的新趨勢。據《吉安府志・建置志》記載:吉 業中是並肩共進的。十方叢林規制同出一源,更加顯示了懷海禪 頭。他後來在雪峰山行普請法,率衆畬田,行用從洞山學來的 徒雪峰義存(822——908年),曾在洞山禪林參學作務,當過飯 衆如良价(807-----869年)、僧密等人創建禪林。唐懿宗李漼咸 洞山(在今江西宜縣東北五十里):青原下五世義存開闢 改山名為黃蘗山。他在這裏與高徒臨濟義玄(?—— 該寺已有山林百餘畝。然「 視( 吉 )州諸禪( 寺 ) 尤下 」,可見 年)遂成叢林。 唐中葉後,致力於整頓改造業已衰敝的舊寺院,將其納入禪林體 師的奠基之功 (745——828年)。他晚年駐錫茶陵雲岩山,效法懷海,親率徒 百丈叢林的開發,熟悉《百丈清規》,後又師從藥山惟儼 以百丈叢林為楷模,在湘 三處,輾轉仿效百丈叢林,表明南岳、青原兩系在建設禪林的事 《百丈清規》,冬夏僧侣達一千五百人之衆。雲岩、洞山 人效法百丈清規,行普請法,至唐末發展為一大叢林 叢林體系的迅速發展,使禪宗有了牢固的基礎。一批禪僧在 在南岳法嗣們開闢潙山、黃檗諸禪林的同時,青原法嗣們也 」迨至北宋英宗趙曙治平年間(1064-1067), 、贛、閩山區與起了開發禪林的熱潮 901年)等人如法仿效《百丈清 865年)高 0 -867年)等 I、 雪峰 高福州雪 、洪州 0

| 過 ( 來 相 身 了 為 已 速 兼 田 墾 餘 補 李 過 已 至<br>之 71 斷 區 依 唐 大 不 地 併 , , 家 ・ 景 渡 。 園<br>而 <sup>3</sup> 續 隋 別 附 末 為 同 向 盛 八 而 」 僧 譲 。 つ 中<br>毎 二 <i>ज</i> 唐 的 關 五 同 於 寺 行 百 更 , 齊 素 靈 均 摘 | 明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林「上下均力」<br>明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林「上下均力」<br>明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林「上下均力」<br>明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林「上下均力」<br>明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林「上下均力」<br>明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林「上下均力」<br>明禪林與世俗之人的田產競爭已經開始。初期禪林三萬五千斛。《奉化縣志·卷 |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 川国コ商                                                                                                                                                                            | ,                                                                                                                                                                                                                                   |
| 微勞動,                                                                                                                                                                            | , 崇                                                                                                                                                                                                                                 |
| 助<br>五代<br>,<br>農                                                                                                                                                               | 为宣宗44九一张山皇立,五日公大五七王(647)召在《國夏興此修葺重建。武宗李炎會昌法難(842-845年)後,曾做過沙彌                                                                                                                                                                       |
| 出擔柴・                                                                                                                                                                            | 亭乾雲二年(759)賜額天童寺,禪師清閒、曇德、藏奐先後來                                                                                                                                                                                                       |
| 時,寺中                                                                                                                                                                            | 建的太白精舍(天童山原名太白山),後世迭經興廢。唐肅宗李                                                                                                                                                                                                        |
| 《入唐或                                                                                                                                                                            | 的規模還大。又據《天童寺志・卷二》記載:浙江寧波有晉初創                                                                                                                                                                                                        |
| 的「普請                                                                                                                                                                            | 當時吉州地區還有其它舊寺被整頓改造後形成的禪林,比孝義寺                                                                                                                                                                                                        |

水法巡禮行記 加行了二百餘年的均田 酒菜,至溪邊搬柴,節前洒掃庭除等等,皆偶一為之而 I主」,形容唐末五代時期田地主權轉移之速,正是土地 |代著名詩僧。這一事實說明了唐末莊佃對寺院地主的人 院大土地制經濟蛻變。這新式寺院莊園裏的「莊佃」, 1的寫照。流風所及,整個禪林經濟都和同慶寺一樣, 〈多的是來自兼併。《五燈會元・如敏傳》說:「千年 1己》記載:唐末一大潙同慶寺,僧多而地廣,佃戶僅十 (禪結合的優良傳統逐漸被冷落下去。一部份僧人不再勞 係已相對地有所減弱, [舊式寺田上的佃客。《五代史補·僧齊己》記載:齊己 禪林中的上層和尚。「普請」制度也蛻變成象徵性的輕 -741)終告廢弛。土地兼併日益激烈,比之西漢末,有 統治者熱心護教的政策,給寺院經濟帶來繁榮。北魏以 重要標誌之一。 慶寺「佃戶胡氏之子,七歲與諸童子爲寺牧牛」後來成 成為寺院大莊園的典型。寺院田產當不會全屬僧侶自 (為同慶寺後,很快發展成大莊園。陶岳所撰《五代史 |祐創建的潙山禪林,自唐文宗李昻大和二年(828)被 力」、「均遍」的禪林經濟體系,逐漸向寺院地主經濟 如農歷四月初八佛誕日摘花,六月曬藏曬薦,平時偶爾 餘如耕作採茶等勞動均不分貴賤,集體作務。但至唐末 上座等職事人員盡出揀葉;如庫頭無柴時,院內僧侶盡 」制度,逐漸發生變化。日僧圓仁(794-864年)在 卷二中說:山東赤山院每至收蔓菁蘿 同時這也是與唐初佃客制寺經濟 「制,至唐玄宗李隆基開元年間 迅 6

- 812年)在所著《 通典・

|不及。中唐宰相杜佑(734—

| 亂,朝廷自顧不暇;寺院田產往往會被官收,或被豪強地僧人失寵於朝廷權貴,或朝廷賞識的住持高僧圓寂,或遇災 | 隆替,隨君上所抑揚。 」( 見《 大正藏•集古今佛道論衡 》 | 寶記》)唐初唯識宗的創始人玄奘(600-664年)也說:「 | 代佛學家費長房說:一教興寄在帝王。 ( 見《大正藏·歷 | 制,也可以隨時查封取締。如此,寺院經濟難以發展。所以 | 」無盡藏(寺院設置的當鋪、 | 人以上不得過十頃,五十入以上不得過七頃,五十人以下不 | 唐會要・卷五九》規定寺廟常住        | 令控制寺院經濟。《唐六典・卷三》規定僧人每人給田三十 | 經濟對於朝廷的依附,導致了它的脆弱,朝廷可以通過田令 | 舊時的生產關係,具有強烈的僧侶貴族經濟色彩。這種舊式 | 更多嫡系李唐皇室、官吏貴族、土豪縉紳的施予。它仍然維 | 無甚差別。初唐的寺院田產,有的是從南北朝時期傳承而來 | 唐初舊的寺院經濟體系,和當時的佃客制封建地主土地 | 史證明的客觀規律。 | 了決定其能否生存發展的首要因素。適者存,逆者亡,乃是 | 宗派,其賴以生存傳衍的經濟基礎能否適應此番社會動蕩, | 歷史性變動,它不可避免地沖擊了寺院經濟。當此之際的佛 | 附較為寬鬆的佃農制過渡。這是一場對唐代社會發展影響深 | 以來通行的部曲佃客制,已不能適應時代潮流,不得不向人 | 舊額矣;貧富升降,非舊第矣。」佃客脫籍,浮客遍天下。 | 傳》叙述當時的情形說:「丁口轉死,非舊名矣;出畝移換 | 宗改府兵制為募兵制,正是均田制失效的標誌。《舊唐書・ | 弛壞,兼併之弊,有逾於漢成哀之間。  開元十年(722) | 田制》中說:一雖有此(均田)制,開元之季,天寶以來, |
|-----------------------------------------------------|--------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|----------------------------|---------------|----------------------------|-----------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|--------------------------|-----------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|----------------------------|------------------------------|----------------------------|
| %強地主兼<br>戦遇災荒戰                                      | 衡                              | ☆:「正法                         |                             |                            | ・錢莊)違         | 公下不得過                      | E<br>住<br>田<br>一<br>百 |                            | 過田令和敕                      | 僅舊式寺院                      | の然維持着                      | 小 而 來 , 但                  |                          |           |                            | 蕩                          | 的佛教各                       | 》響深遠的                      |                            | 下                          | 移                          |                            | 722),玄                       |                            |

| ノーイレスの                                                    |
|-----------------------------------------------------------|
| 涇齊之間內差則逐漸宿卜,在比甚楚上,單字由盃深入中國土會上留則到今一部的同胞才名為拿一方是言的女 三氟浓度十名堆三 |
| 田果武文章,免余寺完备受争夺。今副寺宅也由堅密展世俗也自制,而是因勢利導,將其納入與朝廷諧調互適的軌道,如實行寺  |
| 朝廷仍有一定的依附性,但朝廷對其已不再像唐代那樣任意控                               |
| 基礎,禪宗的傳承由此轉入新階段。宋明之際的禪林經濟雖然對                              |
| 主大土地制一樣發展。這種新體制正是禪門五宗賴以發展的經濟                              |
| 下,一恣人相呑,無復畔限」,寺院地主大土地制可以同世俗地                              |
| 《禪苑清規》十卷,叢林制度已燦然大備。在新式寺院經濟體制                              |
| 二千。到徽宗趙佶崇寧二年(1103),真定宗賾搜集諸方行法,編                           |
| (961),延壽自杭州靈隱寺移住永明寺(今淨慈寺),僧侶多至                            |
| 以上。《景德傳燈錄 》卷 二六記載:北宋太祖趙匡胤建隆二年                             |
| 臻完備,禪衆亦以集中居住爲常,凡名德住持的叢林,都有千僧                              |
| 院地主大土地制之上的新式寺院經濟體制。至宋代,叢林建置益                              |
| 由禪林制度,已順利地轉換為自由兼併時代的,建立在佃農制寺                              |
| 現,表明這一過渡在唐末已經完成。先前的舊式寺院經濟體制經                              |
| 寺院經濟體制的過渡,提供了適宜的形式。大潙同慶寺莊園的出                              |
| 禪林體制為已經崩潰的舊式寺院經濟體制向順應時代的新式                                |
| 來傳承不絕。                                                    |
| 下,均可參證,不斷發展,雖遭會昌法難,而影響不大,千餘年                              |
| 濟極一時之盛。在此嶄新的基礎上,禪宗徒孫自耕自食,水邊林                              |
| 的禪林制度,法嗣們躬行實踐於楚水吳山,大江南北,使叢林經                              |
| 南派禪宗既有道一倡導於前,又有懷海掌畫於後,創立農禪合一                              |
| 時期的崩潰,便成為某些宗派逐漸衰歇的重要因素。相比之下,                              |
| 生存的經濟基礎,就是這種舊式寺院經濟體系。這一體系在中唐                              |
| 併,甚至遭自耕農蠶食。唐初的天台宗、三論宗、唯識宗所賴以                              |

| 漢傳因明的鼎盛時期在初唐幾十年間,會昌法難之後便衰    | 續玄奘一脈,恢復了陳那新因明的本來面目,在本世紀出現了漢 |
|------------------------------|------------------------------|
| 微。宋一代不見因明專著,僅在清涼寺主延壽的《宗鏡錄》中, | 傳因明的第二次高潮。                   |
| 有關於玄奘在印度無遮大會上所立唯識比量的詳細解釋。唐代關 | 漢傳因明在明代的低落反襯出奘門鼎盛時期的輝煌成就,也   |
| 於《因明正理門論》、《因明入正理論》(以下簡稱《門論》、 | 反襯出本世紀因明重光的活力。沒有唐代因明研究的傳承,不免 |
| 《入論》)的疏記有幾十種之多,但是在《宗鏡錄》中僅見窺基 | 有盲人摸象之譏;有了奘門之薪傳,才使今人能讀懂陳那新因  |
| 《因明入正理論疏》(簡稱《大疏》)一種,所引述的內容也只 | 明,也才有對其作出恰當評價的基礎。這是明代因明研究給我們 |
| 限於唯識比量專題及序文的片斷。              | 的啓示。                         |
| 是空白時期。                       | 一、明代因明研習概況                   |
| 明代萬曆幾十年間,因明復甦。由於唐代各疏記皆散失殆    | 明代漢傳因明的傳世著作僅六種。其中有寫作年代的三篇,   |
| 盡,明代的因明研習者得不到玄奘薪傳,幾乎是在黑暗中摸象, | 研習、寫作、成書於萬曆朝的三十餘年間。四月一日四月二日人 |
| 在許多基本理論的理解上牽強附會。             | 西方邏輯著作《名理探》在歐洲的印行時間是1611年(萬曆 |
| 明末到清中期,漢傳因明復歸沉寂。             | 二十九年)。十多年後,傳教士傳訊濟和明人李之藻才合譯此  |
| 清末楊文會從東瀛取回唐代疏記數種,使得近現代因明家重   | 書,成為西方邏輯的第一個中譯本。明代因明家對因明的研習早 |



## 明代漢傳因明概述

鄭偉宏

| 於《名理探》在歐洲的印行。因此,可以說,明代因明的復甦與   | 論自奘師以來,稱最奧難曉,況古疏鈔亡失 , 講下又無傳派 ,    |
|--------------------------------|-----------------------------------|
| 西方邏輯的傳入無關。                     | 今欲臆決良難。余遂不復,措意久矣。」這一擱,便是二十多       |
| 因明是佛家邏輯,是研究內明的工具,特別是研究唯識學的     | 年,直到己酉年讀到為澄法師,特別是壬子年讀到蘊璞法師的講      |
| 工具。不通因明,難通唯識。佛明弟子為研讀佛典需要具備因明   | 解,才  開卷瞭然,具有定見。   總之,在明代,因明傳習的人   |
| 知識,這是因明復甦的原因。                  | 數很少,也僅限於佛門中人,傳習範圍可考的在四川和江浙一       |
| 《〈因明入正理論〉解》(以下簡稱《〈入論〉解》作者沙     | 帶。                                |
| 門真界在跋中說:一余嘗掩關閱《起信論》疏記,至因明三支比   | 明代傳世的因明專著六種之中,四種是《入論》的疏解,二        |
| 量之說,若蚊蚋嚙巨石,毫無所入,因扣諸講者,僉曰:一此義   | 種是對宋代延壽關於真唯識量解釋的再注疏。真界和王肯堂所提      |
| 失傳舊矣』。」佛學難治,因明尤難。因明在元代已成絕學。不   | 及諸師之疏解均不存。                        |
| 具備因明的常識,閱讀有關佛典真是荆棘叢生。          | 《入論》的四種疏解是:沙門真界的《〈因明入正理論〉         |
| 王肯堂居士在《〈因明入正理論〉集解》(以下稱《〈入      | 解》,王肯堂居士的《〈因明入正理論〉集解》,西蜀沙門明昱      |
| 論>集解》自序中談到他走上因明研習之路的緣由:  一日於素  | 的《〈因明入正理論〉直疏》和古吳蕅益智旭述的《因明入正理      |
| 庵法師閣上,得一小梵册,有喜色,手授余二人曰:一若欲深汎   | 論〉直解》。                            |
| 教海,則此其舟航維楫乎。 ┙觀之則 《因明入正理論》也。余二 | 關於真唯識量的二種是:明昱的《三支比量義鈔》和蕅益智        |
| 人範不知所謂。一王肯堂作爲一名有志於深入經藏的居士,起初   | 旭略解的《唐奘師真唯識量略解》。                  |
| 對因明學一無所知,當他一旦明瞭因明學有深汎教誨的舟輯之    | 明代因明家對印度因明由古到新的發展以及唐代奘門的弘傳        |
| 利,便對此學發生濃厚興趣。二十多年後,終於有了自己的因明   | 都不甚明瞭。印度瑜伽行派論師陳那是新因明創始人,新因明代      |
| 著述。                            | 表作為《門論》。商羯羅主是陳那的弟子,繼承陳那學說,著       |
| 明代萬曆年間,佛門中能講習因明的寥若晨星。真界聽說金     | 《入論》。玄奘弘揚的是陳那新因明,先後翻譯《入論》和《門      |
| 陵古瓦官寺三懷座主「論因明義甚悉,便喜躍不自勝。 他負笈   | 論》。奘門弟子有二論的疏記幾十種。明人所見到的僅窺基《大      |
| 求師,「遂得執卷請益,頗知梗概。」兩年後,「又聞玉菴座主   | 疏》中極少的片斷,保存在延壽的《宗鏡錄》中。在《大疏》的      |
| 有因明論解,復就諮詢,益通疑滯。」他發出了「夫二師之於是   | 少量文字中提到了陳那其人其書。但是明人卻把《門論》的著作      |
| 論,誠可謂開萬古羣蒙」的慨嘆。因明在當時被視爲高深莫測的   | 人歸到印度空宗代表人物龍樹名下,這是一大誤解。王肯堂在       |
| 學問,不是想學便能學到的。王肯堂自萬曆乙酉年初聞因明,聽   | 《 集解、初釋題》中說:「 藏中有《 因明正理門論 》 兩譯,乃大 |
| 素庵法師之嗣幻齋講解一過,「迄不能明」,後又讀到幻居法師   | 域龍樹菩薩造,而陳那之論莫可考見矣。」《門論》的漢譯本共      |
| 寫的《入論》講解,「雖晰於幻齋,而汶汶猶故也」,還是昏暗   | 有兩種,一是今存之奘譯,另一種是義凈的譯本,只剩一個序,      |
| 不明,不甚了了。一自後每逢講肆,必首叩此論。」僉曰:「此   | 正文早佚。其實,奘譯標明了《門論》是「大域龍菩薩造」,大      |

30

| 域龍就是陳那,而非龍樹,參加玄奘譯場的神泰法師《 < 門論 > | 平                              |
|---------------------------------|--------------------------------|
| 述記》中解釋說:「大域龍者,此菩薩如大方域之龍有大威      | 立一詞有二義。當以能立(正確的論證)與似能立(錯誤的論    |
| 德,故以名。」把域龍說成是龍樹完全是明人的臆會。明代幾本    | 證)相對,或與能破(正確的反駁)相對時,能立包括宗、因、   |
| 《入論》的疏解中都犯了這一張冠李戴的錯誤。           | 喻三支,指整個論式;在一個論式內部,宗是論題,是所立,因   |
| 明代因明家對《入論》的講解雖然也有一些真知焯見,但是      | 和��是論據,是能證成宗的稱為能立。真界以宗、因、��三合為 |
| 對許多基本理論的詮釋則有重大失誤。欲治因明,沒有唐疏是很    | 能立來解釋「此中宗等多言,名為能立」是正確的。        |
| 難明瞭其奧義的。儘管有的因明家如王肯堂「晝而考夜而思,研    | 2. 關於宗體                        |
| 究不輟,寢食俱忘,如坐暗室」,還自以為「久而漸明,今則了    | 在論證中,論題是由命題來承擔的,概念不能成立論題,這     |
| 了盡見室中諸物,乃至鍼縷亦無所眩矣, 學此論者,非失傳     | 在今天是邏輯常識。但是陳那以前的古因明家卻有過很多諍論。   |
| 之患,患不深思博究耳」,但是他仍然免不了「臆決」的毛病。    | 有以宗前陳(主項)為爭論的對象,稱為宗體,也有以宗後陳為   |
| 他的《集解》附會穿鑿之處可謂比比皆是。             | 宗體的,還有以宗前陳和宗後陳兩個稱為宗體。陳那則改革傳統   |
| 玄奘的唯識比量是對陳那新因明三支作法的實際應用,也是      | 觀點,以宗後陳(宗依能別)「差別」宗前陳(宗依)所別,即   |
| 運用共比量、自比量,他比量理論宣傳唯識思想的典範。在三種    | 把兩個宗依結合起來組成的命題稱為宗或宗體。真界因循古師之   |
| 比量理論方面,奘師與窺基是有整理發展之功的。在這一專題     | 一說,以宗後陳能別為宗體,重復古因明師的錯誤。例如,「聲   |
| 中,奘師的口義、窺基的全部疏解都被延壽繼承下來,因而明人    | 是無常」這一命題是宗,「聲」、「無常」只是宗依,不是爭論   |
| 是得到薪傳的。《大疏》的整理、發展之功和不完善甚至自相矛    | 的對象。真界卻說:「能別即後陳,謂所立宗體也。」例如以    |
| 盾之處也被接受下來。我曾有過兩篇專題討論的文章,這裏就不    | 「 無常 」為宗體。不合《 入論》的本來意義。        |
| 作詳細討論。                          | 3.關於因三相                        |
|                                 | 把因三相全部解釋錯了。「三相者、謂同、異、遍也。遍相     |
| 二、因明理論研究的成就與不足                  | 是總,同、異為別。遍是宗法性者,謂能立因全是宗法,如     |
|                                 | 所作因全是無常。以是宗法故,則因遍宗法,名決定因,若纖毫   |
| (一)眞界的《〈医明入正理論〉解》的医明思想          | 不是,即猶豫因矣。同品定有性者,謂因與宗齊,則宗由因有。   |
| 1.關於能立二義                        | 故龍樹論云『宗無因不有』,少有不齊,則非定有矣。如無常以   |
| 真界認為:「然能立有二:一三支為能立,以宗、因、喻多      | 所作為因方得定有。異品遍無性者,謂於立處全無同品所立,若   |
| 言,名能立故。二因、喻爲能立,以因即宗家之因,喻乃因中所    | 絲毫有,則不遍無矣。如立常以非所作為因,方得遍無。 因三   |
| 攝,由因與喻,成其宗法,故為能立。此即以宗為所立也。今觀    | 相是關於因的三條規則,是因明最重要的理論。三條規則是獨立   |
| 論文,能立通三。」這一見解是我們所能見到的漢傳因明,關於    | 的,没有總、別的關係。第一相是說所有的宗前陳都有因法,例   |

31

•

| 品,都非正解。  | 關,明昱以宗與因同釋同品,又以異品因處無同品所立之宗釋異 | 「謂宗與因,其義均平,是同品義。」同品的內涵與因無  | 4.關於同、異品  | 對三相都有誤解,解釋同於真界。       | 3.關於因三相                      | 爲所別也。」                     | 也以宗後陳能別爲宗體。「後陳宗體旣爲能別,則前陳宗依 | 2.關於宗體                | 犯十四過,喩不犯十過統統說一遍。              | 解釋為宗、因、喩三支為多言即可。不必要把宗不犯九過,因不 | 昱以繁代簡,沒有必要。回答什麼是能立,只要把「宗等多言」  | 定,三不相違。喻中多言有二:一同喻,二異喻。」明    | 量不相違,二比量不相違,因中多言有三:一能成,二決    | 「 又宗、因、喻各有多理,名爲多言。宗中多言有九:一現 | 1.關於「 宗等多言 」 | ( 三 ) 明昱《 < 因明入正理論 > 直疏 》的因明思想 | 微言奥義待悟而明者也。」      | 正確揭示因明的工具性質。「此論不過立破之規矩耳,非有   | 10關於因明的性質                    | 解》增補一義,能立本有過,而不能正破顯示,亦為似能破。 | 《入論》只有一義,能立本無過,妄斥其非爲似能破。《集 | 9.關於似能破              | 釋:「此似缺異品遍無性,其實三相俱缺。」         | 相異品遍無性,也僅僅是不滿足第三相。《集解》又作了錯誤解 | 此因於同品遍轉不為過,但於一部分異品中有,不滿足第三 |
|----------|------------------------------|----------------------------|-----------|-----------------------|------------------------------|----------------------------|----------------------------|-----------------------|-------------------------------|------------------------------|-------------------------------|-----------------------------|------------------------------|-----------------------------|--------------|--------------------------------|-------------------|------------------------------|------------------------------|-----------------------------|----------------------------|----------------------|------------------------------|------------------------------|----------------------------|
| 除宗有法的觀點。 | 喻依來解釋同、異品。和別的因明家一樣,絲毫未涉及同、異品 | 本來解釋同品、異品與喻依無關,《直解》又同同喻依、異 | 3.關於同品、異品 | 有」之「定」未作解釋。第三相亦誤用異品喩。 | 但是《直解》把同品定有性解作同品喻中定有所作因,而對「定 | 也把第一相誤解為凡所作皆無常,第二相本與同品喻無關, | 2.關於因三相                    | 及聲顯論,皆計聲常,故對彼立聲是無常。 」 | 既皆無常,亦決無我,豈非顯二空之要訣耶?又明論(聲生論 ) | 稍停,尤易顯於無常義故。若知聲是無常,便可例知一切無常, | 「 然三界依正,總皆無常,今獨舉聲者,以聲塵初生即滅,不容 | 家的立場上。因明從古到新,為什麼要以「聲無常」為宗呢? | 當然要用因明這一工具來宣傳佛法,因此在舉例時,當然站在佛 | 因明是佛家邏輯,因明本身又為各宗各派所共同遵守。佛家  | 1.關於「聲無常」實例  | (四)蕅益智旭述《〈因明入正理論〉直解》的因明思想      | 《直疏》對《入論》的補充是正確的。 | 於他,亦非真破,以彼無過。」《入論》只有第二義無第一義。 | 其非,是似能破,以不能顯他宗過故。若能立門本無有過,岡冒 | 「似能破門,容有二義。若能立門自帶有過,敵者不能正顯  | 6.關於似能破                    | 轉。同品盡當轉處,唯得一分,豈非過耶?」 | 爲過,明昱卻誤以為同品應全有因。「 異品不當轉處,而反遍 | 此因過在於異品遍有因,同品有因,哪怕只有一分有因也不   | 5.關於同品一分轉、異品遍轉因過           |

|                                                             |                                   | 哀 息 月                             |
|-------------------------------------------------------------|-----------------------------------|-----------------------------------|
|                                                             |                                   | Ĭ                                 |
| 一、寧瑪派是藏傳佛教中最早形成的宗派                                          | 無垢友等三人,前二人為<br>吉                  | 獅子直傳弟子,無垢友則為                      |
| ,八世紀後半期                                                     | 較大憂勢。因此前弘期所傳密宗中傳弟子。當他們在吐蕃傳教時,漢    | F,受禪宗的影響較深,近代意保地禪宗也同時傳入,並曾佔有      |
| 流傳於蒙古地區,迄今除西藏與原西康                                           | 利學者杜齊也認爲二者可能同                     | <ul> <li>九世紀朗達瑪禁佛後,本</li> </ul>   |
| 族人民信奉外,還有蒙古、土、裕固、满、漢等多個民                                    | 行,佛教不能公開存在,但密                     | 仍由家族世代相傳,且與本                      |
| 信奉。                                                         | 影響,因而                             | 與後弘期各宗派所傳的密宗有明                    |
| 藏傳佛教屬北傳大乘佛教,大乘佛教中又分顯宗和密宗。由                                  | 顯的區別。寧瑪派在後弘期較為分散                  | <b>,</b> 沒有固                      |
| 入的藏傳佛教,以密宗較為興盛,提倡顯密共修,先顯                                    | 團組織。到十一世紀時,出現了一                   | 「三素爾」,始形成與其他宗派                    |
| 。藏語「桑俄」, 意為密宗, 或譯「秘密真言」。 密宗的                                | 相類似的寧瑪派。                          |                                   |
| 藏傳佛教重要特點之一。十三世紀初,印度佛教在本土                                    | 「素爾」是一家族的名稱。上                     | 。十一世紀前半葉有個釋迦迥乃的                   |
| ,唯有藏傳佛教保留了密宗四部的完整形態。藏傳佛教密宗                                  | 且,<br>意為<br>大素<br>爾               | <ul> <li>他首先整理舊密宗典籍,建立</li> </ul> |
| 二、前、一、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、二、                    | 烏巴龍寺,因而又被稱為烏巴龍巴                   | 。<br>他                            |
| 的特點。因此,傳統上把藏傳佛教密宗稱爲「                                        | 而且一生獨身,有養子名喜饒扎巴                   | <ol> <li>通稱素爾瓊,意為小素爾,</li> </ol>  |
| 西密」,以區別於漢地的「唐密」和日本的「東密」。                                    | 曾在嘉臥地方修道多年,因而又被                   | <b>W</b> 稱為嘉臥巴,小素爾的兒子名            |
| 寧瑪派是藏傳佛教中最早形成的宗派。藏語「寧瑪」,意為                                  | 釋迦僧格,創建卓浦寺,所以又玄                   | (有卓浦巴之稱。                          |
| 、舊。十一、十二世紀時,由藏僧索穹巴(一〇一四——一                                  | 寧瑪派的傳承,一般常見有三種                    | <b>一種</b> :                       |
| 四)、卓浦巴(一〇七四——一一三四)創立,奉八世紀入                                  | <ol> <li>(一)遠古經典傳承:分為三</li> </ol> | 三種:一是幻變(即幻化網)經                    |
| ※一月11日(1)(目前) (1)(前)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1)(1) | 素爾為                               | 其後的代表人物有拉傑・傑                      |
| 出神音 计每下口文 一 三层主尼是国权 11 1 1 文长下新法」的其他教派相类立,所以释意等现派。又因該派儋人    | <b>賈那、傑敦覺、希波等;二是集經</b>            | <b>歴傳承。它的根本續(指密宗根</b>             |
| 一面3D「夏 萬公等<br>色僧帽,俗稱一和教」                                    | 本經典)為「遍集明經」,釋經日                   | 釋經是『集密意經』。這一傳承到大                  |
| 四川西部的竹慶、噫安等。                                                | 素爾時與幻變傳承相合;三是大圓滿教授傳承              | 圓滿敎授傳承 。 其中又分為心                   |
| 佛教在西藏前弘期、後弘期所傳的顯教經論並無區別,而密                                  | 部、界部、教授部(口訣部)。                    | 。 心部有前後二譯 , 前譯五部 ,                |
| 。相傳最初在吐蕃傳佈密宗的爲寂                                             | 後譯十三部,共十八部。界部的用                   | 的界,梵語稱獻都,可分九義,卽                   |

臧 **教寧瑪派與** 

H

| 五、『勝密藏決定』,六、『釋續幻夢密鏡』,七、『決定秘密<br>你,你,你,不,不,你,你,你,你,你,你,你,<br>你,你,你,你,你,你,你,                                                                                                                                                                                                                                                        | 應,但寧瑪派對甚深淨境傳承尤為重視。<br>(二)近世伏藏傳承。伏藏曾流行於印度。藏傳佛教各宗派<br>(二)近世伏藏傳承。伏藏曾流行於印度。藏傳佛教各宗派<br>(二)近世伏藏傳承。伏藏曾流行於印度。藏傳佛教各宗派   | 出,輾轉流傳,因此稱為「伏藏」。<br>專承有甚深大圓滿心要(心要義近精義)及空行心要傳承二種。<br>以為寧瑪派根本要典。他曾在不丹建寺。不丹、尼泊爾等地的一,為寧瑪派根本要典。他曾在不丹建寺。不丹、尼泊爾等地的<br>上,為寧瑪派根本要典。他曾在不丹建寺。不丹、尼泊爾等地的<br>上,為寧瑪派根本要典。他曾在不丹建寺。不丹、尼泊爾等地的<br>是、行、曼陀羅、灌頂、三昧耶、修、事業、地道、果。教授部 |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 證智另有菩提心、心性、如來藏、自然智、自然光明智等異名。<br>的亦稱為九乘次第。初三乘為因乘,即聲聞、獨覺、菩薩三乘;<br>後三乘中,尤以阿底瑜伽一乘和新派大不相同,而大圓滿」。又解<br>時就是由當前離垢的、明空晶瑩的自證智阿底瑜伽乘中建立的。<br>由於生死湼槃一切法,皆圓滿具足於這一空智之中,所以阿底瑜<br>即空晶瑩的內證智(本覺)中完全具足,因乘,此三乘合為外牟尼續<br>天興稱為九乘次第。初三乘為因乘,即聲聞、獨覺、菩薩三乘;<br>和實踐上有很多地方不同。寧瑪派總判世出世法為異生人天乘、<br>和實踐上有很多地方不同。寧瑪派總判世出世法為異生人天乘、<br>和實踐上有很多地方不同。寧瑪派納特有的法門,與新派密教在理論 | 二、大圓滿是寧瑪派特有的法門<br>二、大圓滿是寧瑪派特有的法門<br>二、大圓滿是寧瑪派明新,曾風靡一時。二十世紀中傳至印度,在大吉嶺建寺,成為<br>的有關著作。<br>二、大圓滿是寧瑪派,和行藏文大藏經,出版寧瑪派 | 法),三部世間法是:差遣非人、猛咒咒詛、世間供讚。文殊身、蓮華語、眞實意、甘露功德、概事業(以上稱五部出世續」,十八、「世間供讚修行根本續」。常行的有八部法,就是十、「秘密藏續」,十一、『文殊輪秘密續」,十二、「後續十、「秘密藏續」,十一、『文殊輪秘密續」,十二、「後續真實性」,八、『聖方便絹索蓮花鬘」,九、「幻夢天女續」,                                         |

35

|                                             | 要門部所依的經典,傳說有六百四十萬頌,分為三萬五千品                               |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 道中即明朗顯現,因而能在究竟光明的本淨界。其在沒門裡請須三只另究竟是一具都不自然    | 它的優越性。                                                   |
|                                             | 却把種種顯現都化為一實相,因而稱為「自然出過勤修」,這是                             |
| •                                           | 宗,不能出因果生死的樊籠,而流於沒有性修的偏執,但大圓满                             |
| 從內起現,所以只要精進不懈,持之以恒,不論年齡老                    | 提心則超越之。總的來說,下八乘不用自然智,因此皆以漸修為                             |
| 提;但年齡老大,精力衰退,難得解脫。大圓滿法光                     | 越勤修。隨瑜伽乘求證無別,因此以界智為入門,而大圓滿的菩                             |
| 六、其他密法須用脈、風、明點等,當少壮時,脈道腸通                   | 位,因此以方便勝慧(般若)為趣入門,而大圓滿的菩提心則超                             |
| 得獲成就。                                       | 取無捨,而大圓滿則為無取無捨的菩提心。大瑜伽乘求證金剛持                             |
| 的作業,也不必分別                                   | 大圓滿則是無二的菩提心。瑜伽乘求生密嚴刹淨土,不能住於無                             |
| 五、其他法門總要分別前後因果,因此不能不另求菩提,                   | 心則超越二取。近乘(亦稱俱乘或行乘)未悟到無二的義境,而                             |
| 作,分别根道卽獲成就。                                 | 心則超越尋思伺察。事乘須住於二取清淨之境,而大圓滿的菩提覺屬刻階,而菩薩乘不離以尋思伺察以辨二諦,而大圓滿的菩提 |
| 四、其他法門對於各各實相的義境,都以心慧取為觀境                    | 大圓滿法門之所以較其他各乘殊勝,是因為九乘中聲聞、                                |
| ),因此可以不依文句而成就。                              | 以 華 超 法 罵 最 究 竟 。                                        |
| <ul> <li>,大圓滿法不用文句一字,而現前直見義境(以現)</li> </ul> | • 所得天                                                    |
| 三、其他法門都以能說的文句為憑依,對於義境一開始就                   | 則現生能證光明身而得大遷轉身,亦稱童瓶身,成辦廣大利生事                             |
| 有,現量親證。                                     | 脈風為依, 不能成就光明身, 現生不能達到究竟極地。 頓超法                           |
| 觀如暗中投石,形同摸索,而大圓滿法則不用意識審察,現前                 | 麈而成佛,但對外迷亂相地石山巖等不能淨化,且修道時仍以粗                             |
| 二、其他法門對各各法性均於意識審察中建立信念,所作                   | 斷和頓超兩種修法,頓超以立斷為依,只修立斷即身亦可化為微                             |
| 機的利鈍均可得到成就。                                 | 叉分                                                       |
| 不能即身解脱。大圓满法有見根法要,只論精勤的大小,不管                 | 另一系由吉祥獅子傳蓮華生 , 再傳空行母智慧海王, 名空行寧                           |
| 一、其他法門偏重於慧,可速得開悟,却欠                         | 傳承有兩系:一系是由吉祥獅子傳智經、無垢友,名上師寧提;                             |
| 自有這樣七點:                                     | $\bigcirc$                                               |
| 要里 ヨゴ言葉                                     | 高。要門部又分外、內、秘密和無上四部。無上要門部                                 |
| 果中,寧提法又名證智自顯妙道金剛藏大秘                         | 大圓滿法門分心部、界部和要門部(口訣部)三種,以要門                               |
| 華生、無                                        | 修作即已圓滿,因此稱為大圓滿。                                          |
| 所出, 是收藏在烏萇國的空行洲 , 由寧瑪派得大成就的吉祥               | 身,大悲明證分卽化身,三身原來在本分上具足,不必另有精勤                             |
| 和五千樞要等,藏傳佛教譯師僅譯出少量,而且其原本也非印                 | 從果證來說, 此自然智的本體空分就是法身 , 本性顯了分卽報                           |

| 總之,大圓滿中,心、界兩部雖               | 五智(『金剛頂經』以大日如來為受用身,宣揚「五佛顯五智」                                       |
|------------------------------|--------------------------------------------------------------------|
| 證智,其心可以須臾間自顯而住,即許這一動靜相為究竟,   | 說,就是中央大日如來的法界體性智、東方的阿閦如來的大圓鏡                                       |
| 事實上沒有真正看見,仍不過是意識審察一類的境界。要門部則 | 方的無量壽                                                              |
| 能以真實法要現前明見,當然更殊勝了。           | 就如來的成所作智。其中最重要的是法                                                  |
| 三、大圓滿法的理論根據和傳承               | 轉識成智」的思想)。智,除了此智外,其餘四智都是唯識所轉,採納了瑜伽行派的「智,除了此智外,其餘四智都是唯識所轉,採納了瑜伽行派的「 |
| 大圓滿法的理論根據為「阿毗達磨大乘經」中的「無始時來   | 刹那圓满,謂心一境性遠離戲論,卽是法身,自顯無執卽報                                         |
| 切法等依,由此有諸趣,及涅槃證得」一頌。它建       | 身,現種種境即化身,遣八聚識卽菩提身,界無遷變卽金剛身。                                       |
| 體空分如虛空卽法身;本性顯了               | 又,遠離緣慮戲論卽法身智,顯了無障卽圓鏡智,住平等味卽平                                       |
| 此三身在本                        | 等性智,所顯五光無雜卽妙觀察智,能所二取(根境)皆化光明卽                                      |
| 全具足,而三界衆生爲業力所蔽,顚倒迷亂,         | 成所作智。大圓满法證果的期限,據稱如能在塚間、空谷、洲、                                       |
| 的建立與其                        | 午                                                                  |
| 各金剛乘同, 但不作為修法的依據 。 另有不共的四大殊  | 即可使内外質礙之境皆化光明,卽於自顯色究竟處法身普賢法性                                       |
| 爲光明住處, 就是迦底大金脈、 如白絲綫脈、 細旋脈和晶 | 土中現證佛位 。 此時可隨行者意願而有兩種成就: 一種為願以                                     |
| 最後一脈連結心眼而在心藏中央,又有光明脈於光照明一    | 利生事業                                                               |
| 細脈,即如來藏週遍的意義,亦就是『寳性論』所說的「一切有 | 如水中月,雖有顯色而無觸色,如大阿闍黎蓮華生及無垢友,能                                       |
| 情常具佛性」。                      | 在一刹那中示現無量不思議神通;一種為光明道圓滿時,卽化光                                       |
| 大圓滿法也和一般眞言乘相同,分為能成熟的灌頂和能解脫   | 明身至法界本初地任運成就三身五智,以加持力於報身及化身刹                                       |
| 兩部份。灌頂可分四種,就是外有戲論寶瓶灌頂、內無     | 、三界六趣之中示現無邊色身,廣作饒益聖凡有情事業                                           |
| 秘密灌頂、極無戲論慧智灌頂和最極無戲論辭何灌頂。這四   | 大圓滿法門的傳承,相傳始於烏萇國的俱生喜金剛,一傳妙                                         |
| 頂依次能除身障、語障、意;                | ‡獅子 , 三傳蓮華生、無垢友等五                                                  |
| 正行為實修方法, 與一切生起               | 藏,以後歷代相傳至今。並形成幾個流派。十四世紀,隆欽繞絳                                       |
| 圓滿次第皆不相同,摒棄一切以意識審察名言、重習爲性    | 巴進行系統的整理和總結,著書二百六十三部,最著名的有『七                                       |
| 內容大致是初步指示身、                  | 寳藏論」、『三休息論』、『三解脫論』, 受到各派學者的重                                       |
| 要。身要有三種(或五種)姿勢,卽法身獅子奮迅勢、報身大象 | 視。大圓滿法因未見在印度流傳,藏傳佛教後弘期開始後,也有                                       |
| 、化身仙人蹲踞勢等。其次再指示根本要、          | 一些譯師、大徳表示懷疑。但法賢、大悲精進、自然金剛、烏金                                       |
| 此修持,則法性現量光明、證受增              | 、勇學鬘                                                               |
| 光明、證智充量光明和法性窮盡光明就可逐次顯現。法性窮盡光 | 派創始人宗喀巴亦認為是純正佛法,至第五世達賴更學修此法。                                       |
| 明又有漸盡和頓盡的分別,此光明現前時,即證極果。此時五身 | 宣講、造論,建立寧瑪派寺院多處加以弘揚,至今綿延不絕。                                        |

| 爲家法、不爲親近。                    | 不為他求、不為勝他、不為失財、不以多有、不為不用、不     | 爲生天人中受樂、不爲善名流布於外、不爲畏怖三惡道苦、   | 智人行施,不為報恩、不為求事、不為護惜慳貪之人、不    | 慶婆塞戒經研習之四十五         慶婆塞戒經研習之四十五         藤與不淨布施之分,菩薩所生者當然是淨施而要離一切不淨施         「善男子!若復有人,於身、命、时,慳吝不施,是修一切功德之常,意错慳人不施之心,不生憐愍,留待福田,求寬福田,<br>既得求過,觀財難得,爲之受苦;或說無果、無施、無受,<br>護惜妻子眷屬等心,積財求名,見多生喜,觀財是常,是名爲         堅垢。是垢能汚諸象生心,以是因線,施他物中向不能施,是名爲         火出自物?                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |  |
|------------------------------|--------------------------------|------------------------------|------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--|
| 念,他就可以名之爲慳垢汚心了。凡有了慳垢的人,就被其汚染 | 多而生歡喜, 認為世間皆不實, 唯有財物靠得住。 有了這種觀 | 他一心護惜自己的妻子眷屬,積累很多錢財而求取好名聲,見財 | 有善果之報的,所以也無施、無受的這種因果說法。因此之故, | $finite_{max}$ $fin$ |  |

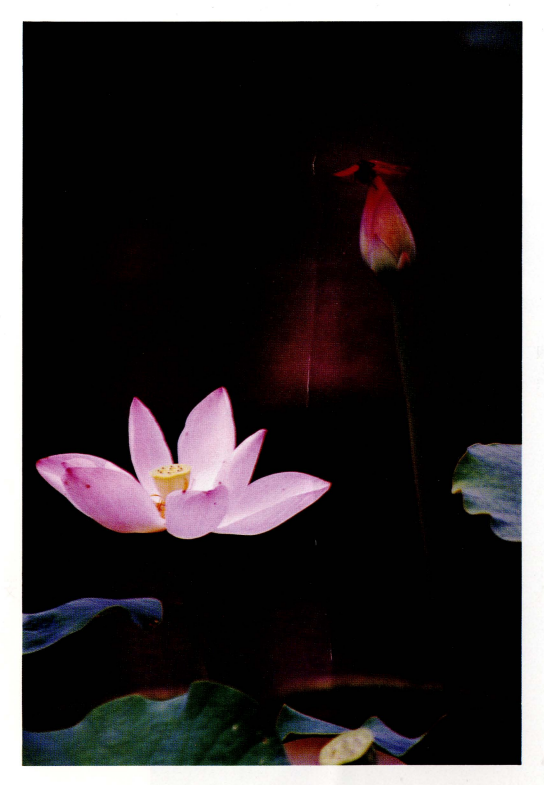
| 三者、施時不擇種姓:行布施的時候,不能說某人身份高貴                          | 平施,三者、施已求受者作,四者、施已喜自讚歎,五者、                                        |
|-----------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------|
| 可以布施,某人是惡人,不予布施,這也是起分別心。                            | 施已不得成就上果:一者、施已見受者過,二者、施時心不                                        |
| 二者、施時不說善惡:若有人來求乞,不能說某人是善人,                          | 惡物,持以施人,三者、旣行施已,心生悔恨。復有八事,已不得勝妙果報:一者、先多發心,後則少與,二者、擇選              |
| 人或是無徳之人,一律布施,不可以分彼此。                                | 四者、施時不輕求者,五者、施時不惡口駡。復有三事,施                                        |
| 一者、施時不選有德無德:行布施的對象,不管他是有德之                          | 有德無德, 二者、施時不說善惡 , 三者、施時不擇種姓,                                      |
| 第二層:要遠離五法,是那五法呢?                                    | 網,三者、邪見,四者、慳吝;復離五法:一者、施時不選『善男子! 菩薩布施,遠離四惡: 一者、破戒, 二者、疑            |
| 施與,這就是慳吝。                                           | 菩薩如何能修淨施呢?佛陀指出了一些方法,佛陀說:                                          |
| 布施給他,不會有什麽善報,所以不肯行布施。    三者、邪見:若有人求乞,菩薩不可以心想世間無因果,我 | 的。<br>布施而施, 為了能入涅槃了脫生死而施 , 這種布施完全是利他在施而施, 是医在施刀聖人應行的本道而施,為卻破壞自己一切 |
| 爲行乞者是假的,所以不肯布施飲食給乞者。二者、疑網:若有人向菩薩行乞,菩薩不可以心生疑網,認      |                                                                   |
| 無功德反而有罪過。                                           |                                                                   |
| 「「「「「「「「「」」」」「「」」」「「」」「「」」「「」」」「「」」」」「「」」」」         | 爲了視近之人福報而施 , 不起一切的心而行布施者, 是名爲爭而施, 不是爲了備而不用而施, 不是爲了家庭事務而施, 不是      |
| 第一層:要遠離四惡,是那四惡呢?                                    | 過他人而施, 不是為了自己財物損失而施 , 不是為了增加財富了ष畏墜三惡這而挽 , 不是因為代人を才而放, 不是為了前勝      |
| 事,共分三層說明:這段經文是佛陀告訴菩薩,在行布施的時候,要離開各種惡                 | ,而                                                                |
| 聖之人。」                                               | 有智慧的人修行布施, 行的是淨施 , 不是為了報恩而施,                                      |
| 倍,八者、施已生於疑心。如是施主,則不能得親近諸佛賢                          | 时物去布施呢?                                                           |
| 說無,後乃與之,六者、施已惡口罵詈,七者、施已求還三                          | 自心了,由於這因緣,對他人之物都不能行布施,何况是用自己                                      |

| 是大族姓,可以布施;某人是賤姓,則不予布施。                      | 四者、施已喜自讚歎:就是布施以後自喜自讚。                                    |
|---------------------------------------------|----------------------------------------------------------|
| 方之心。<br>四者、施時不輕求者:菩薩行布施的時候,不可以有輕視對          | 可施,但後來仍布施給他。    五者、說無、後乃與之:就是有人求乞,先對他說沒有財物               |
| 五者、施時不惡口駡:布施的時候,不可以用惡口來辱駡對                  | 六者、施已惡口罵詈:就是布施以後將受者痛罵一頓。                                 |
| 方。                                          | 七者、施已求還二倍:就是布施以後,叫受者加倍奉還。                                |
| 第三層:還有三事要遠離,是那三事呢?                          | 八者、施已生於疑心:就是布施以後,懷疑受者是不是真有                               |
| 一者、先多發心,後則少與:就是在發心布施的時候,想每                  |                                                          |
| 人布施一百元,可是真正布施時却只給十元。                        |                                                          |
| 人,却以很粗劣的食物布施。    二者、擇選惡物持以施人:自己有很好的食物不肯布施給他 | 說:<br>說:                                                 |
| 忍為不愿亥行奄合也。                                  | 『若以具足色、香、味、觸施於彼者,是名淨施;若能如法                               |
|                                             | 得財施者,是名淨施;觀財無常,不可久保而行布施,是名                               |
| 有以上三種心理的菩薩,雖行布施,却無勝妙功德。                     | 是名淨施; 若觀誰施、 誰是受者、施何等物、 何緣故施、淨施;為破煩惱故行布施,是名淨施;為淨自心因緣故施,   |
| 第四層:還有八件事要遠離,是那八件事呢?                        | 是施因緣得何等果, 如是布施, 卽十二入。 受者、施主、                             |
| 一者、施已見受者過:就是布施以後,發現受者有過惡,認                  | 若行施侍, 於福田生歡喜心, 如诸福田所求为愈, 伐亦如因緣、果報, 皆十二入, 能如是觀行於施者, 是名淨施; |
| 爲所施不應該。                                     | 息。施於妻子、 眷屬、 僕使, 生憐愍心                                     |
| 二者、施時心不平等:就是不能以平等心布施。                       | 離諸有施, 為求無上解脫故施, 深觀生死多過罪施, 不觀窮,為壞苦惱,施時不求世間果報,破憍慢施,柔軟心施,   |
| 三者、施已求受者作:就是布施以後,要求受者要作些什麽                  | 福田非福田施 , 若能如是行布施者 , 報逐是人 , 如犢隨                           |
| 事來相報答。                                      | 母。」                                                      |

| 這一段經文是說明:怎樣的布施才算是淨施,可分別說明如                                | 那末,行淨施以後,能得什麽善報呢?佛陀說:                                                      |
|-----------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------|
| 下··                                                       | 「若求果施,市易無異,如爲身命耕田種作,隨其種子獲其                                                 |
| 一者、以上好的色、味、香、��的食物布施,不以壞了的食                               | 果實,施主施已,亦復如是。隨其所施,獲其福報。如受施                                                 |
| 物布施。                                                      | 者,受已得命、色、力、安、辯,施主亦得如是五報;若施                                                 |
| 來、昧着良心賺來的。二者、所施的財物都是如法得來的,不是偷來、搶來、貪汚                      | 報;向斯陀含果亦無量報;乃至成佛亦無量報。」施外道離欲得百萬報;施向道者得千億報;施須陀洹得無量畜生,得百倍報;施破戒者得中倍報;施持戒者得十萬報; |
| 三者、以智慧觀照財物為無常,不可久保故而布施。                                   |                                                                            |
| 四者、爲了破除自己心中煩惱,以布施求取快樂。                                    | 種田的人,種一顆小種子,就能收獲許多倍的果實。施主行布施道段經文是說修了某一種布施,能得多少倍的善果之報。如                     |
| 五者、為了使自己的心能清淨,沒有任何歪念而布施。                                  | 的善果,也是如此。                                                                  |
| 空,因其是空所以無施者、受者、財物及因何而施,施得何報等六者、菩薩淨觀十二入爲空。十二入者,卽是六根與六塵皆    | 力、安樂、辯才者,施主可得同樣五種善報。一、布施最好的食物給乞者 , 乞者因而得活命、 好色、好                           |
| 等,一切皆空而行布施,功德無量。                                          | 二、若將畜生布施給他人、布施破戒者、持戒者、外道、向                                                 |
| 生憐愍心,施於貧窮,以破壞自己心中的苦惱。    七者、菩薩行無量布施,以平等心施於妻子、眷屬、僕使,       | 道者,可得百倍、千倍、十萬倍、百萬倍、千億倍的善報。                                                 |
| 皆、市奄勺寺宾,下校世司;宇士家民报                                        | 】<br>書<br>等<br>段<br>o                                                      |
| 布施。施時自己的心柔軟,遠離一切有相,爲求無上解脫之道而」。「之、在荊的時傍,不求世間有什麼果執,也不以懼懷之心」 | <b>夏 客 幸 っ</b>                                                             |
| 行布施。                                                      | 由以上看來,布施少而善報多,何樂而不爲呢?這些的收獲                                                 |
| 九者、深觀生死多過罪而行布施;不觀維是福田、維是非福                                | 已是很多了,還有更殊勝的善報,如佛陀說:                                                       |
| 律<br>平                                                    | 【善男子! 我今為汝分別諸福田故, 作如是說, 得百倍至                                               |
| -                                                         | 無量報, 若能至心生大憐愍, 施於畜生, 專心恭敬 於諸                                               |
| 若菩薩能依以上九法行布施者,即是淨施。必得善果之報追                                | 佛, 其福正等, 無有差別 。 言百倍者, 如以壽命、 色、                                             |
| 隨在其身邊,就如同乳牛追隨在母牛身邊一樣。                                     | 力、安、辯施於彼者,施主後得壽命、色、力、安樂、辯才                                                 |

| <u>کې</u> | 若以衣施,得上妙色,若以食施,得無上力,若以燈施,得   |
|-----------|------------------------------|
| 티다        | 生於信心,施時歡喜,施已安樂,求時、守時、用時不苦,   |
| 民用        | 惱,無量世中,身心安樂,云何說言受惡果報?若未施時,   |
|           | 怖,所有財物,王、賊、水、火所不能侵,沒失財物不生愁   |
| 土         | 是因緣多饒財寶,生上種姓,眷屬無量,身無病苦,心無憂   |
| n -+      | 報,得如是事,云何說言得惡果報?施主若以淨物施已,以   |
| н. тн     | 施,一切衆生喜樂見之, 見已恭敬、 尊重、 讚歎,施主受 |
| 7         | 已。 生上姓家,遇善知識, 多饒財寳, 眷屬成就,能用能 |
|           | 施主乃得如是妙果,云何說言:得惡果報?施主若能自手施   |
| -4.4-     | 自在,生上族家,得人天樂至無上樂,能離一切煩惱結縛,   |
|           | 何說言:施主得罪?施主施已,歡喜不悔,親近善人,財富   |
| +1        | 人所樂見,善名流佈,所求如意,生上種姓,是不名惡,云   |
|           | 惡,罪自種之,不及施主。施主若以淨妙物施,後得好色,   |
|           | 主施時,爲破彼苦,非爲作罪,是故施主應得善果。受者作   |
|           | 「或有人說:受者作惡,罪及施主,是義不然,何以故?施   |
| 4         | 明。但有人對佛陀的說法存疑,如佛陀說:          |
|           | 牟尼佛乃能先成佛,舍利弗只成就羅漢果。這就是一個很好的證 |
|           | 過去世曾先供養舍利弗,舍利弗後來也曾供養釋迦牟尼佛,釋迦 |
|           | 將超過百倍乃至無量倍。所以佛陀曾於契經中以自身爲例,佛在 |
|           | 施能使壽者得壽命、色、力安樂、辯才者,那末施主所得的善報 |
|           | 布施給諸佛,二者間得的善報是正等的,是沒有差別的。凡是所 |
|           | 佛陀認為菩薩如果以大憐愍心布施給畜生,或者能專心恭敬   |
|           | 也。」                          |
|           | 施舍利弗, 舍利弗亦施於我, 然我得多, 非舍利弗得福多 |
|           | 各各百倍乃至無量, 亦復如是。 是故, 我於契經中說:我 |

| 這一段經文是反駁說:以物施人,若受者作惡,施主也要得乃得如是善報,云何說言得惡果耶? 」淨妙眼。若以乘施,身受安樂,若以舍施,所須無乏,施主                                                   |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| 報。<br>之物布施, 反而能得好名流佈, 所求如意, 生上種姓等等的善之物布施, 反而能得好名流佈, 所求如意, 生上種姓等等的善作惡、受者造惡,是他自造罪業,這與施主無關,施主若以淨妙一、施主布施的本意,是要使受者減除痛苦,不是為了助其 |
| 家,得天樂及無上樂,離一切煩惱結縛等等妙果的善報。二、施主布施以後,若心不後悔,也能得財富自在,生上族                                                                      |
| 報。<br>對寳,眷屬成就,一切衆生樂見,並生恭敬、尊重、讚歎等等善封寳,眷屬成就,一切衆生樂見,並生恭敬、尊重、讚歎等等善王、施主若能親手行布施,可得生上姓家,遇善知識,多饒                                 |
| 古、心無憂怖、煩惱等等善報。 四、施主若以淨物布施,可得多饒財寳、生上種姓、身無病                                                                                |
| 報;若以舍宅布施,能得不匱乏之報。                                                                                                        |
| <b>別心,認為惡人造惡不應布施。一有這種分別心,則所施就不是翻,不但無罪,反而受各種善報。所以佛弟子布施之時不要起分只要施主行的是淨施,不論受者以後造什麽惡,都與施主無</b>                                |
| 伊施,就不能得淨妙善報了。                                                                                                            |



菡萏飄香

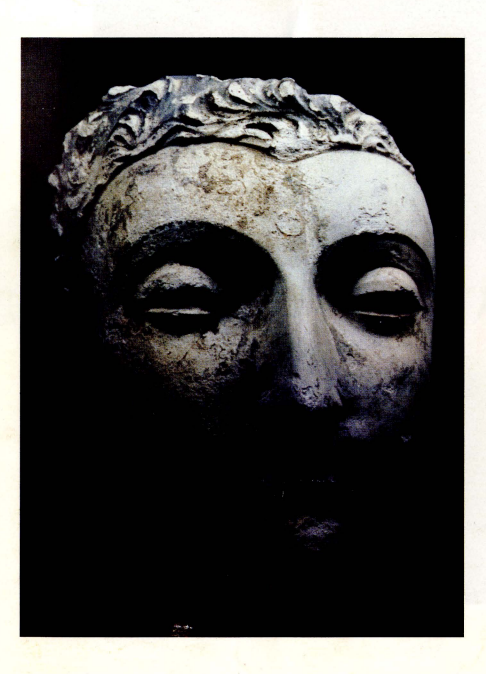
社長 釋敏智 督印 釋修智 編輯 釋素聞 承印 文采印刷公司 內明雜誌社 Nei Ming Magazine Society 香港新界屯門藍地妙法寺 Miu Fat Buddhist. Monastery, Lam Tei, Tuen Mun, N.T. Hong Kong.

## 贈閱 歡迎助印

佛元二五四〇年十二月一日出版

Printed in Hong Kong





犍陀羅風格佛像